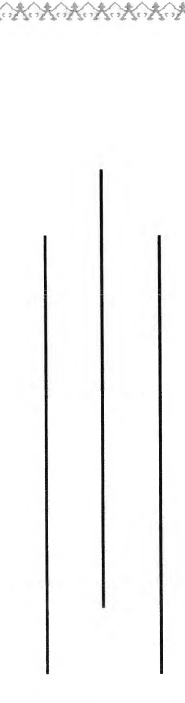
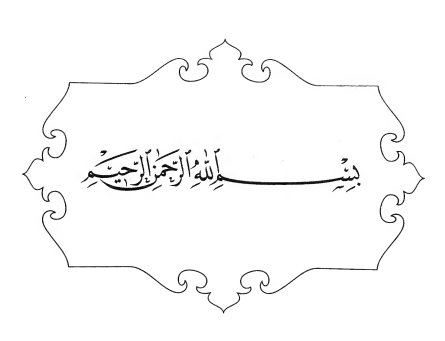
الْبُخُ الْبِيْدِينِ الْمُؤْلِينِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِينِ الْمُؤْلِينِينِ الْمُؤْلِينِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينِ الْ



دارالبصيرة الأسكندرية



الفواعد الففهية



NAN NAN

\*

X;

# Relatified by Strati Shall

## القواعدالفقهية

لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رحمه ولله نعالي

اعتنى به وخرج أحاديثه أبو مالك محمد بن حامد بن عبد الوهاب

دار البصيرة

القواعب الفقهيبة

#### مقدمة المحقق

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

ثم أمًّا بعد ...

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلاًّ وأَنتُم مُّسْلَمُونَ ﴾ (آل عمران: ١٠٢).

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةً وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثيرًا وَنسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ به وَالأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقيبًا ﴾ (النسَاء:١).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَولًا سَديدًا ۞ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطع اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظيماً ﴾ (الاحزاب: ٧١,٧٠).

فإن العلماء بعلومهم، والحكماء بحكمهم، والصالحون بوصاياهم، هم \_ بإن الله \_ نجوم هادية لمن سار في الليالي المظلمة، ودفة محكمة لمن خاض عُباب البحار الموحشة، وغيثٌ مدرار يأتي على الأرض الهامدة، فتهتز وتربو ثم تنبت من كل زوج بهيج.

ومن أجل هذا فما كان حديثاً يفترى تلك السير الرائعة، والتراجم النافعة، التي تبين وتُنبئ عن حياة أهل العلم والفيضل من أئمة الهدى ومصابيح الدجي، علماء ربانيون وأئمة متقون، ينفع الله بهم، ويبارك في علومهم، يُبلِغون الدين أحسن بلاغ، ويحفظون الأمة بإذن الله من الضياع، فهم مرجع الأمة في علومها وحكمها، والحسن من مواعظها، ولزوم السنة والسير على نهج السلف الصالح، فهم هداة ينيرون السبيل للسالكين، وتنقضي أعمارهم وتمر حياتهم على هذه الدنيا مرور الغيث الهامع، فتخضر الأرض وتنبت وتشمر، فيحمد الوارد والصادر، ويسجل التاريخ حديثهم بالرواة، ويحفظ أيامهم وسيرهم نبراساً للوعاة، فهم الحديث الحسن لمن

القواعد الفقهيـة

وعاه، اشتغلوا بالعلم وتحصيله، وتحقيقه وتفصيله، الواحد منهم أمة لما جمع الله فيهم، من خصال الرجال وضم من محاسن الأحوال والأفعال، فكانوا مضرب المثال، ومحطّ الرحال.

ومن هؤلاء \_ نحسب كذلك ولا نزكي على الله أحداً \_ العلم العلامة شيخ الإسلام وبقية السلف سيدنا وشيخنا وإمامنا أبو عبد الله محمد بن صالح العثيمين \_ قدَّس الله روح ونوَّر ضريحه \_ الذي نقدم له هذه المنظومة الفقهية وشرحها، والتي تنشر لأول مرة محققة ومعتنى بها وفاءً لحقه علينا، وهي من مخطوطات الشيخ التي لم تنشر من قبل.

وهذه المنظومة على بحر الرجز، مكوَّنة من مئة واثنين من الأبيات، مكتوبة بخط نسخ جميل، يكتب الشيخ ـ رحمه الله ـ البيت ثم يتبعه بشرحه وهكذا حتى منتهاها.

وعملي في هذه الرسالة:

١ \_ قمت بعزو الآيات القرآنية إلى موضعها من المصحف الشريف.

٢ ـ قمت بتخريج الأحاديث الواردة والحكم عليها وبيان درجتها.

٣ \_ الشرح والتعليق على ما يحتاج من غير إسهاب ممل ولا تقصير مخل.

٤ \_ وضع الشرح أسفل البيت مباشرة بخط مخالف للبيت.

٥ \_ جعل البيت بين معكوفتين هكذا ( ) .

هذا، والله أسأل أن يتغمد شيخنا برحمته ويعامله بلطفه وإحسانه وأن يحشرنا في زمرة الصالحين، والعلماء العاملين. هو ولى ذلك ونعم الوكيل.

كتبه أبو مالك محمد بن حامد بن عبد الوهاب كفر الشيخ في ٦ / ٢ / ١٤٢٢هـ

## مُنْظُومَة فِي أصُولُ الفقه وَقُواعِده

قَواعِداً مِن قولِ أَهْلِ العِلم \* وكيس لي فيها سوى ذا النظم

الحَمْدُ للَّه المُعيد المُبْدي \* مُعطي النَّوال كلَّ مَن يَستَجدي مُستبِّت الأحْكَام بالأصُول ﴿ مُعِينِ مَنْ يُصْبِو إلى الوصُول ثمَّ الصَّلاةُ مَع سَلامٍ قَد أتِم \* على الذي أُعْطِي جَوامِعَ الكَلم وَبَعْدُ فَالْعِلْمُ بِحُورٌ زَاخِرْة \* لَنْ يَبلغَ الْكَادِحَ فَيه آخِرَهُ وَهَاكَ مِنْ هَذِي الأصولِ جُمَلًا ﴿ وَ أُرجُو بِهَا عَالِ الجِنَانِ نُزُلًا

## القواعد والأصول

الدِّينُ جَاءَ لسَعَادة البَشر من ولانتفاء الشرعنهم والضرر فَكُلُّ أَمرٍ نَافع قَد شرعَه من وكلُّ مَا يَضرُّنا قد منعَه ومَعْ تساوي ضرر ومنفَعه مم يكونُ مَمنوعاً لدرء المَفْسَدَه وكُلُّ مَا كَلَّفَه قد يُسِّراً ﴿ مِنْ أَصْلُهِ وَعِنْدَ عَارِضٍ طَرَى فاجْلُبُ لتيسير بكل ذي شَطَطُ مِن فَليسَ في الدِّين الحَنيف من شَطَط وَمَا اسْتَطعتَ افعَل مِنَ المَأْمُورِ ﴿ ﴿ وَاجْتنب الْكُلُّ مِنَ الْمُحظورِ والشَـرْعُ لا يَلزمُ قـبْلَ العلم مِن دَليلهُ فِعْلُ الْمُسيء فَافْهَم لكن إذا فـرَّطَ في التَـعَلم \* فَـذَا مَـحل تُنظر فَلتَـعْلَمَ وكُلُّ مَصمنُوع فللضَرورة من يُباحُ واَلكروهُ عندَ الحَاجَة لكِن مَا حُرِمُ للذَريعَة بي يَجُون للحَاجَة كالعَريَّة وَمَا نَهِي عَنهُ مِنَ التَعَبُّدِ ﴿ وَ عَدِيرِهِ أَفَ عَدِيرِهِ أَفَ سَدُهُ لَا تَرَدُّدُ

فَكلُّ نَهْي عَادَ للذوات . . . . \* أو للشُروطِ مُفسِداً سَيَاتي وإِن يَعُد لخَارِج كالعمَّة \* فلن يَضير فَافهَمَن العلَّة والأصْلُ في الأشيَّاءِ حِلٌّ وامنَع \*\* عِبَادَةً إلا بإذْنِ الشَّارِعِ فإنْ يَقَعْ في الحُكم شكٌ فَارجَع \* الله صل في النوعين ثُمَّ اتبع وَالأَصْلِ أَنَّ الأَمْرَ وَالنَّهِيَ حَتَمْ ﴿ ﴿ إِلا إِذَا النَّدْبُ أَوِ الكُّرهُ عُلْم وَكُلُّ مِا رُتِّبَ فِيهِ الفَصْلُ مِنْ غَيْرِ أَمْرِ فَهُو نَدْبٌ يَجْلُو وَكُلُ فِعلِ لِلنِّيِّ جُرِّدًا . . \* عَنْ أَمْرِه فَغَيْر وَاجِب بَداً وَإِن يَكِنْ مُبِيِّناً لأمْر . . \* فَالْحُكُمُ فيه حُكمُ ذاكَ الأمْر وَقَدِّم الأعْلى لدري التَزاحُم ﴿ فِي صَالِح والعكْسُ في المَظَالم وَادْفَع خَفيفَ الضَرَرَيْنِ بِالأَخَفُ ﴿ ﴿ وَخُذ بِعَالِي الفَاضِلَيْنِ لا تَخَفُ إِنْ يَجْتَمِع مَعَ مُبِيحٍ مَا مُنع م الله فَعَدَّمَن تَعْلَيبًا الذي مُنع وكُلَّ حُكمٍ فَلعِلةٍ تَبَع \* ﴿ إِن وُجِدَتْ يُوجَد وإلا يَمتنَع وألغ كلَّ سَابقِ لِسَبَهِ مِنْ الفُروقَ وَانتَبِه والشَّيُّ لاَ يستمُّ إلا أن تَستم ﴿ شُروطُهُ وَمَانِعٌ مِنهُ عُدِمْ والظَّنُّ في العبادة المُعتبر منه وَنفْسَ الأمر في العُقُود اعتبروا لكن إذا تَبِين الظَّنُّ خَطًا \* فأبرئ الذِّمَّة صَحِّح الخَطَا كرَجُل صَلَى قُبِيلَ الوَقت . . \* فليُعد الصَّلاة بَعْد الوَقت وَالشكُ بَعْدَ الفِعلِ لا يُؤتِّرُ ﴿ وَهَكَذَا إذا الشُّكُوكُ تَكثُرُ مِنْ أَوْتَكُ وَهُما مِثلَ وِسَواسٍ فَدَعْ ﴿ ﴿ لَكُلِّ وُسَوَاسٍ يَجِي بِـهِ لُكُعْ ثمَّ حَديثُ النَّفسِ مَعْفُو ٌ فَلا ﴿ حُكمَ لَهُ مَا لَم يُؤثَر عَمَلا والأمْسِ للفَوْر فَسِبَادر الزمَن ﴿ ﴿ إِلَّا إِذَا دَلَّ دَلِيلٌ فِاسْمَعَن وَالأَمْرُ إِن رُوعيَ فِيهِ الفَاعِلُ ﴿ ﴿ فَلَا أَنُوعَينَ وَذَاكَ الْفَاصَلُ

وإنْ يُراعَ الفِعلُ مَعَ قَطع النَظَر ﴿ ﴿ عَنْ فَاعِلْ فَذُو كِفَايَة أَثْرُ وَالْأَمْرُ بَعْدَ النهي للحلِّ وَفي هِ قَوْل لرَفع النَّهي خُه تَفي وَافْسِعلْ عسبَادَةً إذا تَنوَّعَتْ ﴿ وَجُلُوهُهَا بُكلِّ مَا قَدْ وَرَدَتُ لتَفعَلَ السُّنَّةَ في الوَجْهَيْنِ \* وَتَحْفَظَ الشَّرْعَ بِذِي النَّوْعَيْنِ وَالزَم طَرِيـقَــةَ النَّبِيِّ المُصْطَفِي ﴿ وَخُد بِقَـول الرَاشدينَ الخُلفَ ا قوْلُ الصَّحَابِي حُجَّةً عَلَى الأصَح ﴿ مَا لَمْ يُخِالِف مِثْلَهُ فَمَا رَجَحْ وَحُجَّة التكليف خُذها أربَعَة ﴿ قُرآنُنا وَسُنَّة مُثبَّتَة منْ بَعْدها اجماع مدي الأمَّة \* والرَّابع القياس فافه منَّه واحْكُمْ لَكُلِّ عَامِل بِنيَّتِه ﴿ وَاسْدُد عَلَى الْمُحْتَال بَابَ حِيلَتِه فَإِنَّ مَا الْأعهمالُ بالنيَّاتِ ﴿ كُمَا أَتِي فِي خَبَر الثِّقَاتِ ويَحررُمُ المُضى فيما فسكا مه إلا بحيج واعتمار أبكا والنَّفلَ جَوِّز قَطعَهُ مَالَمْ يَقَعَ \*\* حَجًّا وعُمَرةً فَقَطْعُهُ امتنَع والإثمُ والضَّمَانُ يسقطان هم بالجَهْل والإكراه والنسِّيان إِنْ كَانَ ذَا فِي حَقِّ مَولانًا وَلا ﴿ ﴿ تُسْقَط ضَمَاناً فِي حُقوق للملا وَكُلُّ مُتْلَف فَمَضْمُونٌ إِذَا ﴿ ﴿ لَمْ يَكُنِ الْإِتْلَافُ مِن دَفع الأَذَى وَيُضِمَنُ المثليُّ بالمثل وَمَا ﴿ لَيْسَ بَشَلَّى بَمَا قَدْ قَوِّمَا وكُلُّ مَا يَحْصُلُ ممَّا قَدْ أَذَنْ ﴿ فَلَيَسَ مَضَّمُوناً وعَكَسَهُ ضُمَنْ فَمَا عَلَى المُحْسِنِ مِنَ سَبِيل \* وعكسُهُ الظَّالمُ فاستَمعْ قيلي ثمّ العُقُودُ إِنّ تَكُنْ مُعَاوَضَه \* فَحَرّرَنْها وَدَع المُخَاطَرَه وَإِن تَكُن تَبَرُّعا أُو تَوثْقَهُ \* فَ فَأُمْرُها أَحَفُّ فَادر التَفْرقَه لأنَ ذي إن حَصلَتْ فَمَغْنمُ \* وإن تَفُتْ فَليّسَ فيهَا مَغرَمُ وَكُلُّ مَا أَتِي وَلَمْ يُحَادِدُ ﴿ بِالشَّرِعِ كَالْجِرِزِ فَبِالعُرِفِ احدُدِ

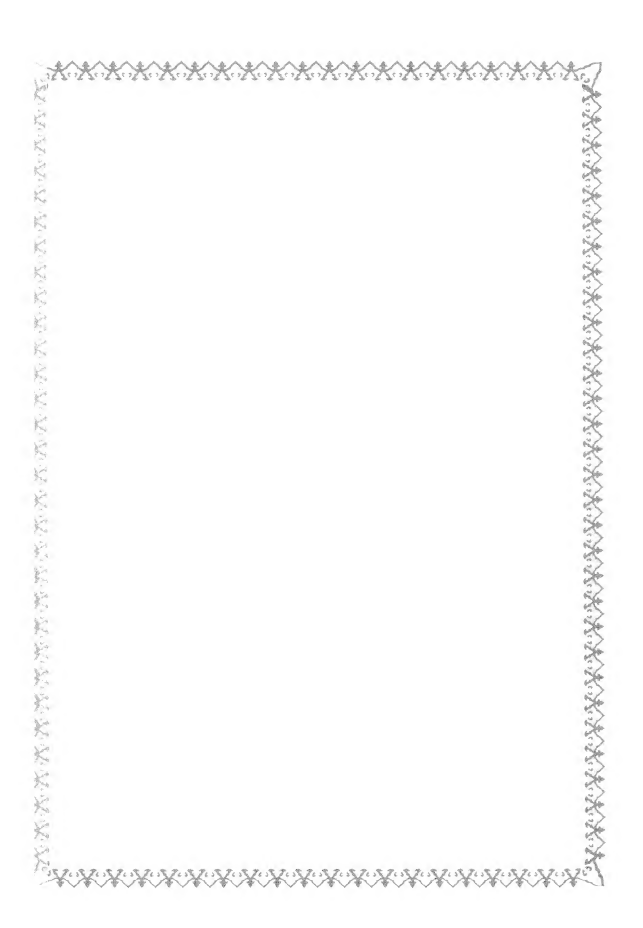
القواعد الفقهيـة

منْ ذاكَ صيغًاتُ العُـقُود مُطلقاً \*\* ونحوُها في قَـول مَنْ قدْ حَقَّقا واجْعَل كَلَفْظ كُلَّ عُرْف مُطَّرد هِ فَشَرْطُنَا العُرفي كاللفظي يَرد وَشَرِطُ عَقد كونُهُ من مَالك ﴿ وَكُلُّ ذِي وَلاية كَـــالمالك وَكُلُّ مَنْ رَضَاهُ غِيرُ مُعِتبَر \* حَمُبَرِّئ فَعِلمُهُ لا يُعتَبَر وكلُّ دَعوى لفَسَاد العَقْد ه مع ادِّعاء صحْة لا تُجدي وكُلُّ مَا يُنكَرهُ الحِسُّ امنَعَا ﴿ ﴿ سَمَاعَ دَعُواهُ وَضَدَّهُ اسمَعَا بَيِّنَه أَلزمْ لكُلِّ مُ لللَّهِ مُلكِّلً مُ مُلكِّم اللَّهِ عَمْ وَمُنْكُراً ٱلْـزم يَمــيناً تُـطع كُلُّ أمين يَدَّعي الرَّد قُـبل \* مَا لَم يكن فيما لَهُ حَظٌ حَصَل وأطْلق القَبُولَ في دَعْوى التَّلَف ﴿ ﴿ وَكُلُّ مَنْ يُـقبَلُ قَـوْلُـهُ حَلَفُ أدِّ الأمَانَ للذي قَد أمَّنك من حُم وَلا تَخُن من خَانَ فَهُو قَدْ هَلك اللهُ المُاللة عَلى اللهُ اللهُ اللهُ وَجَائِزُ أَخْذُكَ مَالاً اسْتُحقْ \* شَرْعاً وَلُوْ سراً كَضَيف فَهُوَ حَقْ قَدْ يشبت الشيءُ لغَيْره تَبَعْ ﴿ وَإِن يَكُن لُواسَــتَقَلَّ لامْــتَنَعْ كَحَامِل إِن بِيعَ حَمِلُها امتَنَعْ ﴿ وَلُو تُبَاعُ حَامِلاً لَمْ يَمتَنعُ وَكُلُّ شَرِط مُفسِد للعَقْدِ ﴿ فِي بِذِكْرِهِ يُفسِدُهُ بِالقَصْدِ وَمَن نَـوَى الطَّلاق للـرَّحــيل مثلُ نكاح قَاصد التَحْليلِ \* لكِنَّ مَن يَجْهَلُ قَصَّد صَاحِبِهِ \* فالعَقدُ غَيرُ فَاسِدٍ مِنْ جَانِبهِ فأجْرِيَ العَقدُ عَلَى مَا قَدْ ظَهَر لأنَّه لا يَعْلَمُ الذي أسَرِيَّ \* والشَـرْطُ والصُّلحُ إذا مَـا حَلَّلا ﴿ مُ مُحَـرَّمَا أو عَكَسُـهُ لَنْ يُقـبَـلا وَكُلُّ مَشغُول فليسَ يُشْغَلُ ﴿ بَمُ سَقِط لَمَا بِه يَنْشَعْلُ كَمُبدل في حُكمه اجْعَلْ بَدَلا هِ وَرُبَّ مَقْضُول يكونَ أَفَضَلا كُلُّ اسْتدامَة فَأَقَـوَى من بَداً ﴿ فِي مثل طيب مُحرم ذا قَد بَداً وَكُلِّ مَعلوم وُجُوداً أو عَدَم \* فالأصلُ أن يَبقى عَلى مَا قَد عُلم

والنفيُ للوَجُود ثمَ الصِّحَةُ ﴿ ثُمَّ الكَمَال فَارْعَيَنَّ الرُّتَبَهُ والأصْلُ في القَيْد احْتراز ويَقلْ هِ لغَيْره ككَشف تَعْليل جُهلْ وَإِنْ تَعَذَّر اليَقِينُ فَارجِعًا \* لَغَالب الظنِّ تَكُن مُتَّبِعًا وَكُلَّ مَا الْأَمْرُ بِهِ يَشتَبِه \* مِنْ غير مَيز قُرعَةٌ تُوضِحُه وَكُلُّ مَنْ تَعَـجَّلَ الشَّيءَ عَلَى \* وجْه مُحَرَّم فَـمنعَـهُ جَـلا وَضَاعِفِ الغُرْمَ عَلَى مَنْ ثَبَتَتْ ﴿ ﴿ عُلِقُ وَبَةٌ عَلَيْهِ ثُمَ سَلِقَطَتُ لِمَانِع كَسَارِق مِنْ غَيْرِ مَا ﴿ مُحرَّز وَمَنْ لَضَالً كَتَمَا وَكُلُّ مَا أُبِينَ من حيٍّ جُعلْ ﴿ كَمَيْتَته في حُكمه طُهْرا وَحلَّ وكَانَ تأتي للدُّوام غَالبَا م الجه وكيس ذا بلازم مُصاحباً وإِن يُضَف جَمْعٌ ومُفْرَدٌ يَعُمْ ﴿ ﴿ وَالشَّرْطُ وَالْمَوْصُّولَ ذَا لَهُ الْحَتَمْ فَــمُطْلق وَللعُـــمُـــوم إن يَرد مِنْ بَعد نَفي نَهي اسْتِفهَامِ \*\* شرط وَفي الإثبَاتِ للإنعامِ واعتبر العُمُومَ في نَصِّ أَثر مه أما خُصُوصُ سَبَب فَما اعْتُبرْ وَخَصِّصَ العَامَّ بَخَاصً وَرَداً ﴿ ﴿ كَفَيْدِ مُطْلَق بِمَا قَدْ قُيِّدا مَا لَمْ يَكُ التَخصصُ ذِكرَ البَعضِ \* مِنَ العُـمُـومِ فالعُـمُـومَ أمْض

مُنكر إنْ بَعداً إثبَات يَرد \*





القواعد الفقهيــة

XoXoXoXoXoXoXoXoXoX

#### القواعد الفقهية

#### بِنِيْ لِللهُ الْجَمْزِ الْحِيْمِ (١)

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمَّد وآله وصحبه أجمعين.

أمًّا بعد . . . فقد طلب منا أخونا آدم بن محمد بن علي أن نشرح شرحاً موجزاً ما نظمناه من قواعد الفقه وأصوله، وكنا قد شرحناه شرحاً واسعاً للطلاب ولم نكمله بعد فأجبته إلى ذلك لعله يدرك الركب.

الحَـمْدُ للَّهِ المُعـيدِ المَبْدي ﴿ هُ مُعطِي النَّوالِ كُلَّ مَن يَستَجدي

«الحمد (۲)»: هو وصف المحمود بالكمال مع المحبة والتعظيم، فإن كرر وصف الكمال صار ثناءً.

«واللَّه»: علم على ذات الله تعالى لا يسمى به غيره. ومعناه المعبود حباً وتعظيماً.
«المعيد المبدي (٣)»: مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ ﴾ (سورة البروج: ١٣)، أي الذي يبدئ الخلق ثم يعيده.

<sup>(</sup>۱) ابتدأ المصنف ـ رحمـه الله ـ كتابه بالبسملة اقـتداءً بالكتاب العزيز وتأسيـاً بالنبي عَلَيْكُمْ في مكاتباته ومراسلاته. والبداءة بـها للتبرك والاستعانة عـلى ما يهتم به، واقتصر على البـسملة لأنها من أبلغ الثناء والذكر والشكر.

<sup>(</sup>٢) الألف واللام للاستغراق، أي أن الله سبحانه يستحق الحمد بأجمعه إذ له الأسماء الحسنى والصفات العلا. والحمد ثناء على الممدوح بصفاته من غير سبق إحسان، وأما الشكر فهو ثناء على المشكور بما أولى من الإحسان. وعلى هذا: فالحمد أعم من الشكر؛ لأن الحمد يقع على الثناء وعلى التحميد وعلى الشكر.

 <sup>(</sup>٣) ليسا من أسماء الله الحسنى، ولم يردا بلفظ الاسم، ووردا بلفظ الفعل كما في الآية التي ذكرها الشيخ. (انظر: الإنباه إلى ما ليس من أسماء الله، لصالح العصيمي ص٤٢ ط ابن خزيمة).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ: «والحديث الذي في عدد الأسماء الحسنى ليس هو عند أهل المعرفة بالحديث من كلام النبي عليك أ، بل هذا ذكره الوليد بن مسلم عن سعيد بن عبد العزيز، أو عن بعض شيوخه». اهـ (انظرك الفتاوى ٨/ ٩٦).

١٤ القواعـد الفقهيــة

"معطي النوال كل من يستجدي": معطي العطاء كل من يستجدي، أي كل من يطلب منه لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ ﴾ (سورة البقرة:١٨٦).

«معين من يصبو إلى الوصول»: يعني أنه جل وعلا يعين من يميل إلى الوصول، أي وصول المقصود، فكل من أراد شيئاً واستعان بالله مع بذل الجهد فإن الله تعالى يعينه.

(١) جمع المؤلف ـ رحمه الله ـ «الأصول» ليعم الكتاب والسنة والقياس وغيرها.

والأصل في اللغة: ما يُبنى عليه غيره. (راجع: المصباح المنير ١/ ٢١، القاموس المحيط ٣/ ٣٠، المعجم الوسيط ١/ ٢٠) العصد على ابن الحاجب ١/ ٢٥، إرشاد الفحول ص٣، المعتمد للبصري ١٩/١، فواتح الرحموت ١/ ٨، نهاية السول ٢١، التعريفات للجرجاني ص٢٢، الإبهاج للسبكي ١/ ١١، التميد لأبي الخطاب ١/ ٥٠) الآمدى في الأحكام ١/ ٧، الطوفى في مختصر الروضة ص٥).

وحد الأصل لغة: أنه ما منه الشيء. وهو اختيار تاج الدين الأرموي في الحاصل (٦/١) والأصل في الصطلاح يطلق على أربعة أشياء:

أحدها: الدليل الغالب، يقال: الأصل في هذه المسألة الكتاب والسنة، أي دليلها، وهذا هو المعنى المراد في علم الأصول.

الثاني: الرجحان، أي على الراجح من الأمرين كقـولهم: الأصل في الكلام الحقيقة. أي: لا المجاز، لأنها أرجح منه.

الثالث: القاعدة المستمرة، كقولهم: أكل الميتة على خلاف الأصل.

الرابع: المقيس عليه، وهو ما يقابل الفرع من باب القياس.

(انظر: نهاية السول ٧/١، فواتح الرحموت ٨/١، شرح العضد على ابن الحاجب ٢٥/١ المعتمد ١/٥٠ انظر: نهاية السول ١٩/١، البرهان ١/٥٠ الآمدي في ١/٥٠ إرشاد الفحول ص٣، نفائس الأصول ١/٨٠ البحر المحيط ١/٧١ البرهان ١/٥٠ الآمدي في الأحكام ١/٧١، شرح اللمع ١/٦٣١ المستصفى ١/٥، روضة الناظر ١/٠٦، جمع الجوامع ١/٣٢).

#### ثمَّ الصَلهُ مَع سَلام قَد أتِم ﴿ هُ عَلَى الذِي أُعْطِي جَوامعَ الكَلِم

«ثم الصلاة»: أي بعد حمد الله جل وعلا والثناء عليه، ثني المؤلف رحمه الله وعفا عنه وأعانه بالصلاة على النبي علي النبي علي النبي علي النبي علي الله قبل كل الحقوق ثم حق رسول عليه الصلاة والسلام ثم حق النفس ثم حق المؤمنين ـ ثم الصلاة ـ أي صلاة الله ثناؤه على عبده في الملأ الأعلى وبها يحصل المطلوب.

"مع سلام": أي مع سلامة وبها يزول المكروه، وقد أمر الله سبحانه بالصلاة والسلام على نبيه. فقال جل وعلا: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْه وَسَلَمُوا تَسْلَيمًا ﴾ (سورة الأحزاب:٥٦).

«قد أتم»: أي فعل تاماً.

«على الذي»: هذا خبر المبتدأ ـ أي خبر الصلاة ـ .

«أعطي جوامع الكلم»: وهو النبي عليه الصلاة والسلام، فإن من خصائصه أنه أعطي جوامع الكلم<sup>(۲)</sup>، يتكلم بكلمة لو تكلم غيره يريد معناها لم يصل إليها إلا بأضعافها، ومن ذلك تلك الجامعة فيما يرد على القلب من الوساوس حين شكا

<sup>(</sup>۱) لما أثنى على تبارك وتعالى، سأله الصلاة على رسوله عالى الصلاة من الله: الرحمة (الصحاح ٢/٦٤)، ومن الآدميين: التضرع والدعاء (الاقتضاب للبطليوسي ٢/٣٤).

وأحسن تعريف للصلاة هو ما ذكره الغزالي في المستصفى (٢/ ٧٧) وهو: «أن الصلاة موضوعة للقدر المشترك وهو الاعتناء بالمصلى عليه».

وإنما أعقب الصلاة بعد الحمد، لكثرة اقتران اسمه عليه الصلاة والسلام مع اسمه تعالى: لذلك قال تعالى: ﴿وَرَفَعنَا لَكَ ذَكْرَكُ ﴾ وعن مجاهد قال معناه: «لا أُذكر إلا ذكرت معي: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله» ذكره النووي في الجموع (١/ ٧٤). ولهذا جرت السنة من السلف والخلف باتباع الصلاة بعد الحمد في تصانيفهم رحمهم الله.

<sup>(</sup>٢) ولذلك قال عَلَيْكُم: "فُضِّلتُ على الأنبياء بست: أُعطِيتُ جوامع الكلم .... الحديث، أخرجه مسلم في المساجد، حديث (٥٢٣/٥).

١٦ الفقهيـة

الصحابة وطيع ما يجدونه في صدورهم، فقال فيمن وجد ذلك: «ليستعذ بالله ولينته» (١)، فهاتان الكلمتان فيهما الشفاء التام، ولو أراد أن يتحدث بمعناها لبلغت صفحات وأمثلة ذلك كثيرة. أعني الكلمات الجامعة التي تصدر من النبي عالي المناه (٢).

#### مُحمَّدٌ المبعُوث رُحمَة الوَرَى ١٠٠٠ وَخيرِهَاد لِجميعٍ مَن دَرَى

محمد اسم الرسول على الله الله في كتابه محمداً (٣)، ونقل عن عيسى ابن مريم أنه سماه أحمد (٤)، له أسماء عديدة (٥).

«وخيرها لجميع من درى»: وخيرها أي: دال على الخير لجميع من درى. أي من علم، وخير الهُداة محمد عليه الصلاة والسلام.

فالهداية عند أهل العلم على قسمين:

(١) أخرجه البخاري: في بدء الخلق، حديث (٣٢٧٦). ومسلم: في الإيمان، حديث (٣١٤/ ١٣٣).

(٢) ومنها قوله على الله على ا

(٣) قال تعالى: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّه﴾، وإنما سُمي محمداً، لكثرة خصاله الحميدة.

قال أهل اللغة ومنهم الجوهري في الصحاح (٢/ ٢٤٤): رجل محمد ومحمود: إذا كثرت خصاله المحمودة. قال ابن فارس في المجمل: «وبذلك سمي رسول الله عاليه محمداً» يعني: ألهم الله ـ تعالى ـ أهله أن يسموه بذلك لما علم الله ـ سبحانه ـ بما فيه من كثرة الخصال المحمودة». وانظر شرح صحيح مسلم للنووي (١/ ٤٤).

(٤) في قوله: ﴿ومُبُشِّراً برسُول من بَعْدي اسمُهُ أَحْمَدَ ﴾.

وقوله: «أنا محمد، وأنا أحمد، أنا نبي الرحمة، ونبي التوبة، وأنا المُقفِّي، وأنا الحاشر، ونبي الملاحم» أخرجه أحمد (٥/ ٥٠٤)، والبزار (٢٣٧٨)، والترمذي في الشمائل (٣٦٨).

وقـوله: «سمُّوا باسـمّي ولا تكنَّوا بكُنيتي، فإُنما جُعلِتُ قاسَـماً أقسم بينكم» أخرجه الـبخاري (٣١١٤)، ومسلم (٢١٣٣). القواعب الفقهيسة

\* هداية دلالة وإرشاد: وهذه تكون للرسول عَلَيْكُم ولغيره كما هي لله أيضاً، ومن أمثلتها قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدي إِلَىٰ صَرَاط مُسْتَقيم ﴾ (سورة السورى: ٥٢). وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَنْمَةً يَهْدُونَ بَأَمْونَا لَمَّا صَبَرُواً ﴾ (سورة السجدة: ٢٤).

وهدایة توفیق: وهذه لا تكون إلا لله، ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿إِنَّـكُ لا تَهْدي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكَنَّ اللَّهَ يَهْدي مَن يَشَاءُ ﴾ (سورة القصص:٥٦).

وَبَعْدُ فَالْعَلْمُ بِحُورٌ زَاخِرِة ﴿ وَالْمَادِحُ فَيِهِ النَّيْلِغُ الْكَادِحُ فَيِهِ آخِرَهُ لَكِنَّ فِي أصُولِهِ تَسْهِ يَلِلاً ﴿ وَلَيْ لَلَّهِ فَاحْرِصُ تَجِدُ سَبِيلاً لَكِنَّ فِي أَصُولِهِ تَسْهِ عَيْلاً اللهِ فَاحْرِصُ تَجِدُ سَبِيلاً (وبعد) (۱): أي بعد الحمد والصلاة والسلام على نبيه عَلَيْكُمْ .

«فالعلم (٢) بحور زاخرة»: أي أنه بحور واسعة عظيمة لا ساحل لها لقول الله تعالى: ﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ (سورة يوسف: ٧٦)، حتى ينتهي العلم إلى عالم الغيب والشهادة جل وعلا.

«لن يبلغ الكادح فيـه آخره»: يعني أن الإنسان مهـما كدح في العلم واجـتهد لا يمكن أن يبلغ آخره وهذا هو الواقع.

<sup>(</sup>١) لفظ "وبعده" أو «أمــا بعد" يؤتى به للانتقــال من أسلوب إلى آخر، وكان الـــنبي عَلِيُكِيُّم يأتي بها في خطبه، والتقدير مهما يكن من شيء بعد البسملة والحمد له،انظر: فتح الرحمن للزركشي: ص٨.

<sup>(</sup>٢) اختلف العلماء في تحديد العلم. هل يحد أو لا؟ والقائلون بأنه يحد افترقوا فرقتين: فقال بعضهم: إنه ضروري: أي يحصل بمجرد التفات النفس إليه من غير نظر واكتساب، لأن علم كل أحد حتى من لا يتأتى منه النظر كالبُله والصبيان بأنه عالم موجود أو ملتذ أو متألم ضروري بجميع أجزائه فلا فائدة من حد الضروري لحصوله من غير حد وهذا هو قول الإمام الرازي.

وقال البعض الآخر: نظري عسر. أي لا يحصل إلا بنظر دقيق لخفائه، وهذا هو قول إصام الحرمين والغزالي. ومن قال إنه يحد، فقد ذكروا له حدوداً كثيرة أصحها كما قال العضد: صفة توجب لمحلها تمييزاً لا يحتمل النقيض بوجه، وهذا يتناول التصور، إذ لا نقيض فيه، والتصديق اليقيني، إذ له نقيض ولا يحتمله وهذا التعريف عليه اعتراضات وأجوبة يرجع إليها في محلها. راجع: العضد على ابن الحاجب ٢٠٤١، شرح جمع الجوامع للمحلى مع حاشية العطار ٢٠٣١، البرهان ١١٩١، التعريفات ص٥١٣، المحصول ١١٢، المستصفى ١/٤٢، الإحكام للآمدي ١١١١، إرشاد الفحول ص٣، شرح الآيات البينات ٢٢/١، الأنصاف ص١٥، الحدود للباجي ص٢٥، المعتمد ١/١٠، اللمع ١/١٤٦، المنخول ص٣، شرح المنول ص٣، شرح الكوكب المنبر ١/٢١.

١٨ القواعد الفقهيـة

«لكن في أصوله تسهيلاً»: يعني أن العلم له أصول تسهل الحصول عليه، وهي \_ أعني الأصول \_ تفك القواعد والضوابط التي يضعها أهل العلم آخذيها من كتاب الله وسنة رسوله عليه الله عليه عليه الله وسنة رسوله عليه الله عليه والله والله

«لنيله»: أي لنيل العلم لأنها أصول وضوابط تجمع عدة مسائل.

«فاحرص تجد سبيلاً»: احرص على هذه الأصول تجد سبيلاً، أي طريقاً يوصلك إلى العلم.

## وَهَاكَ مَنْ هَذِي الأصُولِ جُمَلا ﴿ وَالجَلَا الْجِنَانِ نُزُلا

"وهاك": يعني خذ من هذه الأصول "جملاً": جمع جملة. والمراد بذلك الشيء الذي تحصل به الكفاية. "أرجو بها": أي بهذه الأصول التي يقدمها إليك للتعلم بها. "عالى الجنان نزلاً": أصلها: عالي لكن سكن لأجل استقامة الوزن. "الجنان": جمع جنة، وهي الدار التي أعدها الله تعالى لأوليائه المتقين. "نزلاً": أي ضيافة.

### قَـواعِـداً مِن قَـولِ أَهْلِ العِلم ﴿ ﴿ وَلِيسَ لِي فِيهَا سِوى ذَا النَّظُم

لما بين أنه نظم أصولاً من قواعد الفقه وأصوله بين أن هذه القواعد من قول أهل العلم وليست من عنده وليس له في هذا سوى ذا النظم، أي نظم هذه القواعد. ودائماً يقولون: كم ترك الأول للآخر. وفي هذا يقول الشاعر العربي:

مَا أَرانَا نَقُولُ إِلاَّ مُعَاراً أَو مُعاراً مِن قَولِنا مَكْرُوراً والمهم أن هذه القواعد مأخوذة من كلام أهل العلم.

#### **\*\*\*\*\*\***

القواعد الفقهيسة

#### القواعد والأصول

الدِّينُ جَاءَ لِسَعَادةِ البَشَر ﴿ وَلانتِضاءِ الشَّر عَنهم وَالضّرر وَ الدُّينُ جَاءَ لِسَعَادةِ البَشر القواعد التي أردنا نظمها.

«الدين»: يعني بذلك الدين الإسلامي. «جاء لسعادة البشر»: السعادة ضد الشقاء. و«البشر»: الإنسان لأن النبي عليه الصلاة والسلام أرسل إلى الناس كافة. «ولانتفاء»: يعني وجاء أيضاً لانتفاء الشر عنهم، والضرر. والشر ضد الخير، والضرر ضد النفع. إذاً فالدين كله جلب لمصالح ودفع للمفاسد. هذه هي القاعدة العامة في دين الله عز وجل. ودين هذا شأنه جدير بأن يهتم به الإنسان ويعتنقه ويدعو إليه ويؤيده.

## فَكُلُّ أمرِ نَافع قد شُرعَه ﴿ وَكُلُّ مَا يَضرنُا قد مَنعَه فَكُلُّ أمرِ نَافع قد مَنعَه

القاعدة الثانية: أن كل أمر نافع قد شرعه الإسلام لأنه جاء لسعادة البشر، وكل أمر ضار قد منعه لأنه جاء لانتفاء الشر والضرر، فكل ضار فهو ممنوع، وكل نافع فهو مشروع لقول النبي عليه «لا ضرر ولا ضرار»(١) ، ولقوله تعالى: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ إِنَّ اللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيماً ﴾ (سورة النساء: ٢٩).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجة (۲۳۷۰) والسبيه في السنن (۱۳۳/۱) وأحمد (۳۱۳/۱) والدارقطني (۲۲۸/۱) والدارقطني (۲۲۸/۱) والحاكم (۲/۷۷) ومالك في الموطأ (۲/۵۷) كتاب الأقضية، وأبوداود: المراسيل ص٤٤ باب في الإضرار. وصححه الألباني في صحيح ابن ماجة (۱۹۱۰).

وقد تعددت آراء العلماء من اللغويين والمحدثين والفقهاء في شرح هذا الحديث المشتمل على كلمتي (ضرر) و (ضرار)، ولكن غايتها واحدة لا نزاع فيها وهي أن (الضرر منفي شرعاً) إانظر: بدائع الصنائع ٥/١٣٦ والقضاء عليه واجب، كما هو متبادر إلى الذهن في أول وهلة من فحوى الحديث بدون مزيد من الغوض والتعمق. وإلى هذا أوما العلامة الونشريسي بقوله: «وأما مقتضاه فهو عموم النهي عن آحاد الضرر والضرار جميعاً وتحريم ذلك». اهد. (المعيار المعرب ٨/ ٤٧٤).

قال العلامة أحمد الـزرقاء في شرح: «لا ضرر ولا ضرار»: (أى لا فعل ضرر ولا ضرار بأحد في ديننا، أي لا يجوز شرعاً لأحد أن يلحق بآخر ضرراً ولا ضراراً، وقد سيق ذلك بأسلوب نفي الجنس، =

القواعد الفقهيــة

#### ومَعْ تساوي ضررٌ وَمنفَعَةٌ ﴿ اللهُ يكونُ مَمنوعاً لِدَرِءِ المُفْسَدَة

القاعدة الثالثة: وهي التي يعبر عنها العلماء بقولهم: «درء المفاسد أولى من جلب المصالح» ولكنها مقيدة بما ذكرناه في هذا البيت. وهو أنه: إذا اجتمع في الشيء المنافع ومضار وتساوت المنافع والمضار، فإنه يكون ممنوعاً من أجل درء المفسدة وهذا

= ليكون أبلغ في النهي والزجر» (شرح القواعد الفقهية: ص١٦٥). «وهذا الحديث يشمل كل أنواع الضرر؛ لأن النكرة في سياق النفي تعم . . » (فيض القدير للمناوي ٦/ ٤٣١).

ويقول الأستاذ مصطفى الزرقا مشيداً بأهمية هذه القاعدة الجليلة:

(وهذه القاعدة من أركان الشريعة، وتشهد لها نصوص كشيرة في الكتاب والسنة، وهي أساس لمنع الفعل الضار، وترتيب نتائجه في التعويض المالي والعقوبة، كما أنها سند لمبدأ الاستصلاح في جلب المنافع ودرء المفاسد، وهي عدة الفقهاء وعمدتهم وميزانهم في طريقة تقرير الأحكام الشرعية للحوادث.

ونصُّها ينفي الضرر نفياً، فيوجب منعه مطلقاً، ويشمل الضرر الخاص والعام، ويشمل ذلك: دفعه قبل الوقوع بطريق الوقاية الممكنة، ورفعه بعد الوقوع بما يمكن من التدابير التي تزيل آثاره وتمنع تكراره، وتدل أيضاً على وجوب اختيار أهون الشرين لدفع أعظمهما، لأن في ذلك تخفيفاً للضرر عندما لايمكن منعه بتاتاً.

ومن ثم كان إنزال العقوبات المشروعة بالمجرمين لا ينافي هذه القاعدة، وإن ترتب عليها ضرر بهم، لأن فيها عدلاً ودفعاً لضرر أعم وأعظم.

والمقصود بمنع الضرار: نفي فكرة الثأر المحض الذي يزيد في الضرر، ولا يفيد سوى توسيع دائرته، لأن الإضرار ـ ولو على سبيل المقابلة ـ لا يجوز أن يكون هدفاً مقصوداً وطريقاً عاماً، وإنما يلجأ إليه اضطراراً، عندما لا يكون غيره من طرق التلافي والقمع أفضل منه وأنفع.

فمن أتلف مال غيره لا يجوز أن يقابل بإتلاف ماله، لأن ذلك توسيع للضرر بلا منفعة. وأفضل منه تضمين المتلف قيمة ما أتلف، فإن فيه نفعاً بتعويض المضرور وتحويل الضرر نفسه إلى حساب المعتدي . . وعلى هذه القاعدة بنى الفقهاء أحكاماً لا تحصى من شتى الأبواب. .» اهـ. (المدخل الفقهى العام ٢/٩٧٧).

وهذه القاعدة الفقهية الحديثية العظيمة لها سند وتأييد في نصوص الكتاب والسنة. وقد أجاد الإمام الشاطبي في قوله بأن الحديث المذكور: «لا ضرر ولا ضرار» رغم كونه من الأدلة الظنيسة داخل تحت أصلي قطعي في هذا المعنى، حيث إن الضرر والضرار مبثوث منعه في الشريعة كلها في وقائع جزئيات وقواعد كليات. كقوله تعالى: ﴿وَلا تُمْسِكُوهُنَ صُرَارًا لِنَعْتُوا﴾ (سورة البقرة: ٢٣١)، ﴿وَلا تُضَارُوهُنَ لِتُضَيَّقُوا عَلَيْهِنَ ﴾ (سورة الطلاق: ١)، ﴿لا تُضَارُ وَالدَةٌ بولَدها ﴾ (سورة البقرة: ٣٣١)، ومنه النهي عن التعدي على النفوس والأموال والأعراض، وعن الغصب والظلم، وكل ما هو في معنى إضرار أو ضرار، ويدخل تحته: الجناية على النسل، أو العقل، فهو معنى في غاية العموم في الشريعة لا مراء فيه ولاشك. (الموافقات ٣/ ٩-١٠).

القيد الذي ذكره الناظم قيد لابد منه وهو قيد لما اشتهر من قول العلماء: إذا اجتمعت مصلحة ومفسدة غلب جانب المفسدة. وهذا ليس على إطلاقه، بل هو مع التساوي أما إذا ترجحت المنفعة فإنه يؤخذ بها وإذا ترجحت المفسدة فإنه يغلب جانبها.

XoXoXoXoXoXoXoXoX

#### وكُل مَا كُلُّفَه قَدْ يُسلِّرا ﴿ ﴿ مِن أَصْلِهِ وَعِندَ عَارِضٍ طَرَا

القاعدة الرابعة: أن التكاليف الدينية ميسرة من أصلها، خمس صلوات في اليوم والليلة لا يستغرق إلا نصف ثمن الوقت أو نحو ذلك، الزكاة في الأموال النامية أو التي حكم النامية وهو جزء يسير، الصوم هو شهر واحد في العام، الحج هو مرة واحدة في العمر . . . وهكذا بقية الواجبات كلها ميسرة .

"وعند عارض طرأ": يعني إذا طرأ عارض خففت هذه الخفيفة مرة ثانية ومرة ثالثة لقول النبي علي المستطع فقاعداً فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب" (١) ولقوله تعالى في الصوم: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعَدَّةٌ مِنْ أَيًّامٍ أُخَرَ ﴾ (سورة البقرة: ١٨٤).

#### فَاجْلِبْ التَّيسير لكُلِ ذِي شَطَطُ ﴿ ﴿ فَليسَ فَي الدِّينِ الْحَنيفِ مِن شَطَط

القاعدة الخامسة: أنه إذا كان هناك شطط، أي مشقة. فاجلب التيسير لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (سورة الحج: ٧٨)، وقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ (سورة البقرة: ١٨٥)، وقوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيّبًا فَامْسَحُوا بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ ﴾ (سورة المائدة: ٢)، وهكذا كلما وجدت مشقة وجد التيسير. وهذه قاعدة شرعية ثابتة بالكتاب والسنة (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب تقصير الصلاة (۱۸)، باب إذا لم يطق قاعداً صلى على جنب (۱۹)، الحديث (۱۱۱۷).

<sup>(</sup>٢) ذكر المؤلف رحمه الله الدليل من الكتباب، وأما من السنة فقول النبي عَلَيْكُم: «بعثت بالحنيفية السمحة» أخرجه أحمد 777،

٢٢ الفقهيـة

وَمَا اسْتَطعتَ افعَل مِنَ الْمَأْمُورِ ﴿ وَاجْتنبِ الْكُلُّ مِنَ الْمَحْظُ ورِ اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة القاعدة السادسة: وهي مأخوذة من قوله تعالى: ﴿ فَاتَّقُوا اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة التخابن:١٦)، وقول النبي عالي الله عالي الله عنه فاجتنبوه وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم (۱).

فعلى هذا إذا عجز الإنسان عن الصلاة قائماً صلى قاعداً، وإذا عجز عن الطهارة بالماء تيمم، أما المحظور فيجب اجتنابه كله لقوله علي المحظور ترك وما نهيتكم عنه فاجتنبوه والفرق بينهما \_ أي بين المأمور (٢) والمحظور (٣) \_ أن المحظور ترك ولا يعجز عنها

ووجه الدلالة في تلك النصوص ـ السابقة من الكتاب والسنة ـ وما سواها من الآيات والأحاديث المتناظرة: أن الله سبحانه وتعالى شاء لعباده اليسر في الأحكام ورفع عنهم العنت والعناء، ولولا ذلك لعظمت المشقة، وضاقت الأمور على الناس، ومن ثم قال العلماء: «يتخرج على هذه القاعدة جميع رخص الشرع وتخفيفاته». (المجموع المذهب للعلائي ٢/١٣٤، والأشباه والنظائر للسيوطي: ص١٦٢، والأشباه والنظائر لابن نجيم: ص١٦٢،

وينبغي التنبيه إلى أن المشقة الجالبة للتيسير هي المشقة التي تنفك عنها التكليفات الشرعية. (شرح القواعد الفقهية: ص١٥٧).

ويقول الإمام الزركـشي تحت عنوان «تنبيهات» عقب ذكـر هذه القاعدة: «هذا إذا كانت المشقة وقـوعها عاماً، فلو كان نادراً لم تراع المشقة فيه» (المنثور في القواعد ٣/ ١٧١).

ثم «يختلف ضابطها باختلاف أعذارها» (السابق ٣/ ١٧٢).

(۱) جزء من حديث أخرجه البخاري في الاعتصام، حمديث(۷۲۸۸). ومسلم في الحج، باب فرض الحج مرة في العمر (۷۲)، حديث (۱۳۳۷/٤۱۲).

(۲) المأمور عند المصنف ـ رحمه الله ـ هو الـواجب، وهو: ما يثاب على فعله ويعاقب على تركه. انظر: (البرهان ۱/ ۳۱۰، الإحكام للآمدي ۷/۱۱، المستصفى ۱۲،۲۱، المحصول ۱۱۷/۱، مختصر ابن الحاجب ۱/ ۳۳۶، الحدود ص۵، نهاية السول ۱/ ۱۱، الإحكام لابن حزم ۱/۳۲۲، تقريب الوصول ص٠٠١، المسودة ص٥٧٥، العدة ١/ ١٥٩، شرح العضد ١/ ٢٢٥، الروضة ١/ ١٥٠، إرشاد الفحول ص٦) كالصلوات الخسمس، وصوم رمضان، والحج وغيرها لتحقق الوصفين فيه وهما: الشواب على الفعل، والعقاب على الترك.

(٣) المحظور هو الحرام، وهو: ما يشاب على تركه، ويعاقب على فعله (المستصفى ٧٦/١ الإحكام للآمدي ١/١٣، التوضيح على التنقيح ٣/ ٨٠، نهاية السول ١/١٦، الإيضاح ص٧٧، المنهاج ص٥، المعتمد ١/٣٣٦، شرح اللمع ١/ ١٦٠).

القواعب الفقهية ٢٣

الإنسان، وأما المأمور فهو فعل يحتاج تكلف وعناء فلهذا قُيد بالاستطاعة ولم يقيد اجتناب النهى بذلك.

## والشَرْعُ لا يَلزمُ قَبِلُ العِلمِ ﴿ وَلَيلُهُ فِعِلْ الْمُسِيءِ فَافْهُم

القاعدة السابعة: أن من شروط وجوب الشرائع أن يكون الإنسان عالماً بذلك، فإن لم يكن عالماً فإنه لا يلزمه. والدليل على هذا فعل المسيء في صلاته فإن النبي على الله الله يكن عالماً فإنك لم تصل الله ولكنه لم رآه يصلي صلاة لا يطمئن فيها. فقال: «ارجع فصل فإنك لم تصل (۱) ولكنه لم يأمره بإعادة الصلوات السابقة لأنه كان جاهلاً، ولهذا قال: والذي بعثك بالحق لا أحسن غير هذا فعلمني. فعلمه النبي علي الله المره بإعادة الصلاة الحاضرة فهذا لأن الوقت حاضر وهو مطالب بصلاة تبرأ بها ذمته، فلهذا أمره بإعادة الصلاة الحاضرة، دون الصلوات الماضية. فهذه قاعدة عظيمة مأخوذة من آيات متعددة مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ (سورة الإسراء:١٥) وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلك الْقُرَىٰ إِلاً وَأَهْلُهَا ظَالمُونَ ﴾ (المورة الإسراء:١٥) وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلك الْقُرَىٰ إِلاَّ وَأَهْلُهَا ظَالمُونَ ﴾ (المورة الإسراء:١٥) وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلك (الله حُجّةٌ بَعْد القصص:٩٥). وقوله: ﴿ وُسُلاً مُبشّرينَ وَمُنذرينَ لئلاً يَكُونَ للنّاس عَلَى اللّه حُجّةٌ بَعْد (المورة القصص:٩٥).

وأصل الحظر: المنع، ولهذا يقال لكل ما يمنع الماشية من الخروج: «حظيرة» (لسان العرب ٢٠٢/٤). والمحرمات في الشريعة قسمان:

الأول: محرَّم لذاته: مثل الشرك، والزنا، والسرقة، وأكل الخنزير . . . فهذه حُرمت لذواتها ومفاسدها خالصة أو راجحة، ويترتب على فعلها: الإثم والعقاب، وبطلان كونها أسباباً شرعية لثبوت شيء من الأحكام فالزنا مثلاً لا يثبت به النسب، ولا يأخذ أحكام الزواج الصحيح، والسرقة لا تُثبِتُ الملكية للمال المسروق، وهكذا.

الثاني: محرَّم لغيره. وهو مباح في الأصل أو مشروع لخُلُوَّه من المفسدة أو رجحان مصلحته، لكنه في ظرف معين كان سبباً لمفسدة راجحة، فتعتريه الحرمة في تلك الحال. مثل البيع والشراء، فإنه مباح مشروع، إلا أنه يحرم عند سماع النداء الأول للجمعة، لما يقع بمزاولته حينئذ من تفويت الجمعة. (تيسير علم أصول الفقه ص٤٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الصلاة (٣٩٧/٤٥).

الرُّسُلِ ﴾ (سورة النساء:١٦٥)، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ (سورة التوبة:١١٥).

مثال ذلك: رجل في البادية وعنده أهله فحاضت إحدى بناته وهي في العاشرة من عمرها وكان السائد عندهم أن المرأة ما تبلغ بالحيض، وإنما تبلغ بتمام خمس عشرة سنة وسمع أن الحيض بلوغ ولو قبل الخامسة عشرة لكنه تهاون وقال: هين نحن على ما كنا عليه أنه لا بلوغ قبل خمس عشرة سنة.

فهذا قد يُقال أنه مفرط متهاون، فإذا كانت ابنته مثله في هذا التهاون فعليها القضاء، أما إذا كانت لا تدري إلا ما قال أبوها فالإثم على أبيها وليس عليها القضاء.

وَكُلُّ مَ منُوعِ فللِضَ رَورَةِ ﴿ ﴿ يُبَاحُ وَالْكُرُوهُ عِندُ الْحَاجَةِ الْعَاسِمَةِ وَالْعَاشِرةِ: وهي أن المحرم يباح عند الضرورة، لكن لابد لذلك من شرطين:

الأول: صدق الضرورة إليه، بحيث لو لم يفعله تضرر.

الثاني: أن تندفع ضرورته بفعله، فإذا كان يمكن أن يدفع ضرورته من المباح فإنه لا يحل هذا المحرم، وكذلك إذا لم يتيقن اندفاع ضرورته، فإن هذا المحرم لا يحل. ودليل هذه القاعدة قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُم إلاً مَا اضْطُرِرْتُم إلاً مَا اضْطُرِرْتُم إلاً مَا اضْطُرِرْتُم إلاً مَا اضْطُرِرْتُم إليه فليس حراماً عليكم وقوله إليه فليس حراماً عليكم وقوله تعالى: ﴿ فَمَنِ اضْطُرَ فِي مَخْمَصَة غَيْرَ مُتَجَانِف لِإِثْم فِإِنَّ اللّه غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (سورة المائدة:٣). ،

القواعد الفقهيــة

ولكن لابد من مراعاة الشرطين السابقين. فإذا كان يمكن الاستغناء عن هذا المحرم عباح لم يحل (١).

(١) هذه قاعدة عظيمـة يُستباح بها الحرام لعُسـر احتمال المكلَّف عُسراً يورد عليـه من الضرر مالا يقدر عليه، ومن فروع هذا: إباحة الميتة والخنزير والخمر وغيرها لمن لا يجد بُداً من أخذها.

وفهم هذه القاعدة يحتاج إلى تصور قدر الضررين: الضرر الوارد، مع ضرر مواقعة الحرام، وهذه تحتاج إلى تأمل شديد من قبل الفقيه، فأيُّ الجانبين كان أرجح فالحكم له.

ولنضرب له مثالاً: إنسان وقعت عليه غرامة مالية، وهو مخير بين السداد وبين السجن، فنظر لم يجد سبيلاً للسداد إلا قرضاً بالربا، فتقدير ضرورته أو حاجته يعود إلى ترجيح أخف المفسدتين، فنظر فوجد في السجن بلاء يخاف منه على دينه من خلطة السفهاء، أو على زوجة أو ذرية يخاف ضياعهم من بعده، أو نحو ذلك من الأسباب، ونظر فيما يُقابل ذلك، فوجد المفسدة في قرض الربا غايتها أن يعين آكل الربا على معصية الله، وبتركه الاقتراض منه فإنه لا يزجره عن تلك المعصية، فجانب الفساد في أكل الربا باق في حال اقتراضه أو عدمه، فيظهر له من ذلك ترجيح ارتكاب أخف المفسدتين، أما جانب المظلمة اللاحق له في أخذ الربا منه فالمكلف صاحب الحق في المفسدتين التنازل عن مظلمته، وإنما الاعتبار لحق الشرع، وهو في نظره قد قابل ضرراً أبلغ.

فإن قيل: خوف المفسدة كيف يساوي المفسدة؟ فالجواب: أن خوف المفسدة يكون له حكمها في هذا الباب وباب الإكراه إذا كان خوفاً راجحاً قد علم رجحانه بالقرائن. (تيسير علم أصول الفقه: ص٠٣٤١-٣٤).

ولا بأس أن أورد هنا كلمة الإمام ابن حزم الظاهري، لما فيها من الإيضاح والتنوير لهذا الموضوع، فهي كالآتي: «كل ما حرم الله عز وجل من المآكل والمشارب: من خنزير، أو صيد حرام، أو ميتة، أو دم، أو لحم سبع طائر، أو ذي أربع، أو حشرة، أو خمر، أو غير ذلك، فهو كله عند الضرورة حلال ـ حاشا لحوم بني آدم وما يقتل من تناوله ـ فلا يحل من ذلك شيء أصلاً بضرورة ولا بغيرها.

من اضطر إلى شيء مما ذكرنا قبل، ولم يجد من مال مسلم، أو ذمي، فله أن يأكل حتى يشبع، ويتنرود حتى يجد حلالًا، فإذا وجده عاد الحلال من ذلك حراماً، كما كان عند ارتفاع الضرورة.

وحدُّ الضرورة: أن يبقى يوماً وليلة لا يجد فيها ما يأكل، أو ما يشرب، فإن خشي الضعف المؤذي الذي إن تمادى أدى إلى الموت، أو قطع به عن طريقه وشغله، حل له الأكل والشرب فيما يدفع به عن نفسه الموت بالجوع، أو العطش . . .

أما تحليل كل ذلك للضرورة فلقول الله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلاَّ مَا اصْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ ، فأسقط تعالى تحريم ما فصل تحريمه عند الضرورة فعمَّ، ولم يخص فلا يجوز تخصيص شيء من ذلك . (المحلي ٢٦ / ٢٦٤ برقم ٢٠٦٥).

٢٦ القواعد الفقهية

والقاعدة الثانية وهي قوله: (والمكروه عند الحاجة) المكروه (1) دون المحرم لأنه لا يستحق العقاب فاعله ولهذا تبيحه الحاجة، والحاجة التي يستغني عنها الإنسان لكنه محتاج إليها عند الحاجة، مثاله: الحركة اليسيرة في الصلاة لغير مصلحتها تُباح إذا احتاج إليها كحمل النبي عارضه أمامة بنت زينت في الصلاة ووضعها عند السجود (٢).

## لكنَّ مَا حُرِمَ للذَّريعَةِ ﴿ ﴿ يَجُونِ للحَاجَةِ كَالْعَرِيَّةِ

هذا كالمستثنى من قولنا: إن المحرم لا يباح إلا عند الضرورة، وهو أن ما حرم للذريعة فإنه يباح عند الحاجة، والحاجة دون الضرورة كما عرفت.

<sup>=</sup> ويؤيد ذلك: أن المحرمات من الحلية واللباس مثل الذهب والحرير في حق الرجال قد جاءت السنة بإباحتها عند الضرورة: كاتخاذ الأنف من الذهب، وربط الأسنان به، وكالرخصة للزبير وعبد الرحمن بن عوف وَلْحَيْثُ في لباس الحرير من حكة كانت بهما. فدلت هذه الأصول الكثيرة على إباحة المحظورات حين الاحتياج والافتقار إليها. (مجموع الفتاوي ١/١٢-٥٦٣٥).

وقد وضع المصنف \_ رحمه الله \_ شرطين لهذه القاعدة، وهو ما يعبر عنه بقولهم: «الضرورات تقدر بقدرها» وهذه القاعدة المقصود بها: أن يُكتفى في استباحة المحرم للضرورة بالقدر الذي دفعت إليه الضرورة من غير مجاوزة، لقوله تعالى: ﴿فَمَنِ اصْطُرُ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَاد فَلا إِنْمَ عَلَيْهُ ﴿ (سورة البقرة: ١٧٣). ففي المثال المتقدم لا يحل له أن يقترض إلا بمقدار غرامته التي عجز عن جميعها، فإذا قدر على بعضها وعجز عن بعض، فيقتصر من القرض على القدر الذي ينقص عما عنده.

وكذلك تفيد القاعدة أن الإذن باق ما بقى العذر، زائل بـزواله. (تيسيـر علم أصـول الفـقـه صـ٣٤١-٣٤١)

<sup>(</sup>۱) المكروه: ما يكون تركه أفضل من فعله (الإحكام للآمدي ۱/۹۳، نهاية السول ۱/۳۷، إرشاد الفحول ص٦، الإبهاج ١٩٠١، التلويح والتوضيح ١٩٠٨، شرح اللمع ١/١٦، المحصول ١/١١، المستصفى ١/١٦، شرح تنقيح الفصول ص٧١، الروضة ١/٢٠) وقد يطلق المكروه على الحرام لأنه بغيض إلى النفوس. (المستصفى ١/٦٦، البحر المحيط ١/٢٩٦، شرح الكوكب المنير ١١٣٠، التقرير والتجير ٢/١٤٣، إعلام الموقعين ١/٩٦،)

<sup>(</sup>۲) الحديث أخرجه البخاري في كتاب الصلاة (۸)، باب إذا حمل جارية صغيرة على عنقه في الصلاة (۲). حديث (۱۰٦)، وأخرجه مسلم في كتاب المساجد (٥)، باب جواز حمل الصبيان في الصلاة (۹)، الحديث ((7/8) (۹).

القواعب الفقهيسة

مثالها: كالعرية (١) ، والعرية هي بيع الرطب على رءوس النخل بالتمر. والأصل: أن بيع الرطب بالتمر محرم لأنه لا يعلم التماثل فيه، لكنه محرم سدأ للذريعة، إذ لا يعلم التفاضل فيه فإذا احتاج الإنسان إليه جاز.

مثال ذلك: أن يكون مع رجل فقير تمر من عام سابق، ثم جاء أوان الرطب في العام الحاضر وليس عنده نقود يشتري بها فأراد أن يشتري الرطب على رءوس النخل بالتمر فهذا جائز (٢).

لكنه بشرط أن لا يتجاوز خمسة أوسق (٣) ، وأن لا يدع الرطب حتى تتمر، وأن

<sup>(</sup>١) قال أبو عبيد في غريب الحديث ١/ ٢٣١: (العرايا: واحدتها عرية، وهي النخلة يعريها صاحبها رجلاً محتاجاً، والإعراء أن يجعل له ثمرة عامها . . . فرخص لرب النخل أن يبتاع من المعرى ثمر تلك النخلة بتمر لموضع حاجته.

وقال بعضهم: بل هو الرجل يكون له نخلة وسط نخل كثير لرجل آخر، فيدخل رب النخلة إلى نخلته فربما كان مع صاحب النخل الكثير أهله في النخل، فيؤذيه بدخوله، فرخص لـصاحب النخل الكثير أن يشتري تُمر تلك النخلة من صاحبها قبل أن يجدّه بتمر لئلا يتأذى به. قال أبو عبيد: والتفسير الأول أجود، لأن هذا ليس فيه إعراء، إنما هي نخلة يملكها ربها فكيف تسمى عرية). اهد.

<sup>(</sup>٢) عن سالم بن عبد الله عن رسول الله على أنه قال: «لا تبتاعوا الثمر حتى يبدو صلاحه ولا تبتاعو» الثمر بالتمر) وقال سالم: أخبرني عبد الله عن زيد بن ثابت عن رسول الله على أنه رخص بعد ذلك في بيع العرية بالرطب أو التمر. ولم يرخص في غير ذلك. وفي رواية عن زيد بن ثابت أن رسول الله على المنتقل رخص لصاحب العرية أن يبيعها بخرصها من التمر. وفي رواية: رخص في العرية يأخذها أهل البيت بخرصها تمرأ يأكلونها رُطباً.

أخرجه مسلم (٥٩, ٢٠, ٦٠, ٦١, ١٥٩) والترمذي (١٣٠٠) والنسائسي (٢٦٧/) وابن ماجه (٢٦٦٨) أخرجه مسلم (٥٣/٣) وأبي البيوع (٢/ ٦١٩) الشافعي في الأم في باب بيع العبرايا (٣/ ٥٣) وفي الرسالة ص٣٣٣، والبغوى (٢٠٧٤) وأبو داود (٣٣٦٣).

<sup>(</sup>٣) روى ابن أبي شيبة في الزكاة: في الوسق كم هر؟ (١٣٨/٣) عن عدة من الصحابة والتابعين أن الوسق ستون صاعاً. وفي لسان العرب ٢٠/ ٣٠٠: (الوسق والوسق: مكيلة معلومة، وقيل: هو حمل بعير، وهو ستون صاعاً بصاع النبي عَيِّكُم ، وهو خمسة أرطال وثلث، فالوسق على هذا الحساب مائة وستون مناً) ا.هـ.

٢٨ القواعد الفقهية

XoXoXoXoXoXoXoXoXoXoX

يكون الرطب مخروصاً بما يؤول إليه تمراً (١) ، مثل أن يقال: هذا الرطب إذا صار تمراً، صار مماثلاً للتمر الذي بذله المشتري.

وخلاصة القول: أن ما كان محرماً سداً للذريعة فإنه تبيحه الحاجة وإن لم تكن ضرورة.

وَمَا نُهِي عَنهُ مِنَ التَّعَبُّ دِ ﴿ وَ غَيرِهِ أَفْ سِدُهُ لا تَرَدُّدِ

القاعدة الحادية عشر: أن ما نهى الله عنه ورسوله من العبادات والمعاملات فأفسده أى: احكم بفساده. وهذا هو معنى قولهم: النهي يقتضي الفساد (٢).

(١) عن أبي هريرة يُؤلِّنِكِ أن رسول الله عَلِّئِكِمْ رخص في بيع العرايا بخرصها في خمسة أوسق، أو دون خمسة أوسق.

أخرجه مسلم (۷۱/ ۱۰۶۱) والبخاري (۲۱۹۰) وأبو داود (۳۳۲۶) والبيسهقي في البيوع باب ما يجوز من بيع العرايا /۳۱۱، ومالك ۲/ ۲۲، والبغوى في باب قدر العرية (۲۰۷۱).

وذكر الشافعي في الأم في البيوع باب في بيع العرايا ٥٤/٣ قال: (قيل لمحمود بن لبيد ـ أو قال محمود بن لبيد لرجل من أصحاب النبي عِيَّا إما زيد بن ثابت وإما غيره: ما عراياكم هذه؟ قال: فلان وفلان وسمى رجالاً محتاجين من الأنصار شكوا إلى النبي عِيَّا أن الرطب يأتي ولا نقد بأيديهم يبتاعون به رطباً يأكلونه مع الناس، وعندهم ومعهم فضول من قوتهم من الستمر فرخص لهم أن يبتاعوا العرايا بخرصها من التمر الذي بأيديهم يأكلونها رطباً».

وانظر: التمهيد (٢/ ٣٣٠) والأوسط لابن المنذر (٨/٣٣٥) في السبيوع: ذكر العرايا والإقناع لابن المنذر باب ذكر بيوع الثمار (١/ ٢٦١).

(٢) ذكر في تعريف النهي أنه: استدعاء الترك بالقول ممن هو دونه على سبيل الوجوب. (البرهان ١/٥٥) العدة ٢٥٦/ ٣٦٠, ٣٦٨, ٣٦٠) المستصفى ١/ ٨١، اللمع ص١٤، أصول السرخسي ١/٩٤، شرح تنقيح الفصول ص١٣٥، المعتمد ١/ ١٠٨، فواتح الرحموت ١/ ٢٥٦، شرح المحلي ١/ ٣٩٠، اللمع ص١٤، الإحكام للآمادي ١/ ١٨٧).

النهي عن الشيء هل يدل على فساد المنهي عنه؟ اختلف العلماء في هذه المسألة على مذاهب: الأول: أنه يدل عليه مطلقاً، وهو قول الجمهور.

المان أن لا ما مان التأثير من المان المان المان المان المان

الثاني أنه لا يدل عليه مطلقاً، وهو قول جمهور المتكلمين وأكثر الفقهاء.

الثالث: أنه يدل على الفساد في العبادات دون المعاملات، وهو مذهب أبي الحسين. واختاره الجويني. =

وذلك لأنك إذا فعلت ما نهى الله عنه ورسوله فقد حاددت الله في حكمه إذا أن ما نهى عنه يراد به البعد عنه واجتنابه، فإذا صححناه كان هذا إقراراً له ولممارسته مثال ذلك: نهى النبي عليه عن الصلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس (١)، فلو صلى أحد بدون سبب فصلاته باطلة. ونهى عن صوم يومي العيد عيد الأضحى وعيد الفطر (٢)، فلو صام أحد هذين اليومين فصيامه باطل. ونهى عن البيع بعد نداء

= الرابع: أن النهي إن كان يختص بالمنهي عنه كالصلاة في السترة النجسة دل على فساده، وإن كان لا يختص بالمنهي عنه كالصلاة في الدار المغصوبة ـ والثوب الحرير ـ والبيع وقت النداء، فلا يدل على الفساد، حكاه الشيرازي في اللمع عن بعض أصحابه.

الخامس: وهو اختيار البيضاوي وجماعة من المحققين أنه يدل على فساده في العبادات سواء نهى عنها لعينها أم لأمر قارنها. أما المعاملات فأقسام:

( أ ) أن يرجع النهي إلى نفس العقد فيبطل، وذلك كبيع الحصاة.

(ب) أن يرجع النهي إلى أمر داخل فيه ـ أي في العقد ـ فيبطل أيضاً كبيع الملاقيح.

(جـ) أو يرجع إلى أمر خارج عنه لازم له، فيفسد أيضاً كالربا.

(د) أو يرجع إلى أمر مقارن للعقد غير لازم له كالنهي عن البيع وقت نداء الجمعة، فهذا القسم لا يدل على الفساد. راجع في ذلك: (الأحكام للآمدي ١٨٨/٢، المحصول ١/٢/٤٨، المستصفى ٢٤٤، البرهان ١/٣٨، التبصرة ص٠١٠، المنخول ص١٢٦، أصول السرخسي ١/ ٢٨٠ العدة ٢/ ٣٣٤، القواعد والفوائد الأصولية ص١٩٢، اللمع ص١٤، جمع الجوامع ١/٣٩٣، مختصر ابن الحاجب ٢/ ٩٥، فواتح الرحموت ١/٣٩٦، كشف الأسرار ١/٧٥٠، المسودة ص١٨، الروضة ٢/ ٢٥٠، إرشاد الفحول ص١١، شرح اللمع ١/٢٩٧، نهاية السول ٢/٤٨).

(۱) قال عَلَيْكُم : «لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس، ولا صلاة بعد العصر حتى تغيب الشمس». أخرجه البخاري في كتاب مواقيت الصلاة (٩)، باب لا يتحرى الصلاة قبل غروب الشمس (٢١) الحديث (٥٨٦. وأخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها (٦)، باب الأوقات التي نهى عن الصلاة فيها (٥١) الحديث (٨٢٧/٢٨٨).

(٢) قال عَرَاكِهُمْ : « لا صوم في يومين: الفطر والأضحى».

أخرجه البخاري في كتاب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة (٢٠)، باب مسجد بيت المقدس (٦) الحديث ١١٩٧). ومسلم في كتاب الصيام (١٣)، باب النهي عن صوم يوم الفطر ويوم الأضحى (٢٢)، الحديث (١٤/ ١٤٧).

٣ القواعـد الفقهيــة

الجمعة الثاني (١) فلو باع أحد ممن تجب عليه الجمعة بعد ندائها الثاني فالبيع باطل، وعلى هذا فقس.

## فَكُلُّ نَهِ عَادُ للسنَّواتِ ﴿ اللَّهُ أَوْ للشُّرُوطِ مُ فَسِداً سَيَاتِي

القاعدة الثانية عشرة: فيها بيان للنهي الذي يقتضي الفساد، وهي كل نهي عاد للذوات والشروط، أي لذوات المنهى عنه أو شرطه.

«مفسداً»: حال من فاعل «يأتي» والسين للتحقيق. يعني إذا كان النهي عن ذات الشيء أو شرطه أفسده، وإن كان لأمر خارج لم يفسده.

مثال العائد إلى ذات المنهي عنه في العبادات: النهي عن الصلاة بعد العصر وعن صومي العيد.

ومثال النهي العائد في شرطه: النهي عن الصلاة في الحمام (٢). ومثاله في المعاملات: النهي عن بيع الحمل في البطن (٣).

<sup>(</sup>۱) لقوله تعالى: ﴿إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ﴾ وفيه دليلان، أحدهما: قوله: ﴿فاسعوا إلى ذكر الله ﴾ وذلك أمر بالسعي، والأمر بالشيء نهي عن ضده، فيجب أن يكون منهياً عما يشغله عنه، والنهي يقتضي الفساد. والآخر: قوله عز وجل: ﴿وذروا البيع ﴾ وهذا نص في تحريمه، وذلك يتضمن فساده إذا وقع ، ولأنه عقد معاوضة نهى عنه لحق الله ، لا يجوز التراضي بإباحته، فوجب فساده إذا وقع كالربا والغرر، ولأنه عقد منع منه لحرمة عباده، فوجب فساده أصله نكاح المحرم. وأحكام البيع يوم الجمعة انظرها: بداية المجتهد (٢/ ١٦٩)، المعني (١٩/٤)، المعلى (٥/ ٢٧)، المجموع (١٩/٤) الهداية (٥/ ٢٣٠) الإشراف على نكت مسائل الخلاف (١/ ٣٣٦) مسألة رقم (٤٢٥).

<sup>(</sup>٢) لقوله عَالِيْكُمْ: «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام»

أخرجه الـشافعي في الأم (١/ ٩٢) باب جمع مـا يصلى عليه. والدارمي (١/ ٣٢٣) وأبو داود (٤٩٢) والترمذي (٣/ ٣١٣) وابن ماجة (٧٤٥) وابن حبان (٣٣٨/ موارد) والحاكم (١/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) لقول عبد الله بن عمر: «أن رسول الله عَلَيْكِيُّم نهى عن بيع حَبَل الحَبَلَة». أخرجه البخاري (٢١٤٢) ومسلم (١٥١٤).

## وإنْ يَعُدُ لِخَارِجِ كَالْعِمَّة ﴿ ﴿ فَلَنْ يَضِرَ فَافْهَ مَنَّ الْعَلَّةَ ﴿ وَإِنْ يَضِرَ فَافْهَ مَنَّ الْعَلَّةَ

"وإن يعد" يعني النهي إلى أمر خارج عن ذات العبادة وشرطه كالعمة، أي كالعمامة المحرمة فلن يضير. أي فإنه لا يفسد العبادة. فافهمن العلة: والعلة أنه خارج عن ذات العبادة وشرطها (١)؛ لأن العمامة ليست شرطاً عن ذات العبادة وشرطها، لأن العمامة ليست شرطاً في الصلاة إذ تصح الصلاة بدون عمامة، وليست نهياً عن ذات الصلاة فصار هذا غير موجب لفساد الصلاة.

## والأصلُ في الأشيّاء حِلٌّ وَامنَع ﴿ ﴿ عِبَادَةٌ إلا بِإِذْنِ الشَّارِعِ

القاعدة الثالثة عشرة: أن الأصل في الأشياء عموماً \_ الأفعال والأعيان وكل شيء \_ الأصل في هو الذي خَلَقَ لَكُم مًا في الأرْضِ شيء \_ الأصل في الحل، والدليل قوله تعالى: ﴿ هُو اللّذِي خَلَقَ لَكُم مًا في الأرْضِ جَمِيعًا ﴾ (سورة البقرة: ٢٩٥)، وهذا عام في الأعيان والمنافع. أما المعاملات فمثل قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا ﴾ (سورة البقرة: ٢٧٥)، فأحل المبايعة، فالأصل فيها الحل وكذلك بقية العقود.

وعلى هذه القاعدة لو رأيت رجلاً يفعل شيئاً فقلت له: هذا حرام. فسيقول لك: أين الدليل على تحريم هذا الشيء؟ فحينئذ أنت المطالب بالدليل على تحريم هذا الشيء (٢).

<sup>(\*)</sup> العلة هي: المعسرِّفة للحكم. وانظر في تعريفها: (المحصول ٢/ ١٧٩، الإبهاج ٢/ ٣٩، إرشاد الفحول ص٧٠، كمشف الأسرار ٣/ ٣٩٣، المسودة ص٢٨٥، المستصفى ٢/ ٢٣٠، أصول السرخسي ٢/ ١٧٤، اللمع ص٥٨، الحدود للباجي ص٧٢، شرح المنهاج ٢/ ١٧٤).

<sup>(</sup>۱) انظر في ذلك: (شرح المنهاج للبيضاوي (١/٣٤٦,٧٤٦) الشرح الكبير على الورقات (١/ ٤٥٠) نهاية السول (٢/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) اختلف العلماء في مسألة: أصل الأشياء. هل تحمل على الإباحة، أو الحرام أو التوقف والتفصيل؟ على مذاهب ثلاثة:

٣٢ الفقهيــة

القاعدة الرابعة عشرة: وهي قوله «وامنع عبادة إلا بإذن الشارع» لأن العبادات الأصل فيها المنع إلا إذا أذن بها الشرع ودليل ذلك قول النبي عليك أن العمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»(١) ، وقوله تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ لَمْ

= الأول: أن الأصل في الأشياء الإباحة. وهو ما ذهب إليه أبو حنيفة وابن سريج وأبو إسحاق الإسفراييني وأبو الخطاب والتميمي وأبو حامد المروزي وأبو الفرج والظاهرية وأبو يعلى ورواية عن أحمد. (تيسير التحرير ٢/ ١٧٢، شرح اللمع ٢/ ٩٧٧، المعتمد ٢/ ٨٦٨، التبصرة ص٥٣٣، التمهيد الإحكام الإحكام الإحكام الإحكام الإحكام الإمدي ١/ ١٩، مختصر ابن الحاجب ١/ ٢١٦، الروضة ١/ ١٩، الإحكام الابن حزم ٢/ ١٨، المستصفى ١/ ٣٠، نهاية السول ١/ ١٦٢، شرح الكوكب ١/ ٥٢٥، المسودة ص٤٧٤، القواعد والفوائد الأصولية ص٧٠١، إرشاد الفحول ص١٣٥، مناهج العقول ٣/ ١٢١) وعللوا ذلك بقولهم: الأنه تعالى خلق الأشياء الأجلنا والأغراضنا، وما كان لنا فهو مباح، الأنه لم يترتب عليه مفسدة، ولا ضرر على مالكه، وهو الله تعالى قياساً على الشاهد، وهو الانتفاع بالاستظلال بجدار الغير، والاقتباس من ناره، إذ لا ضرر على مالكه. فكذا هنا. (الأنجم الزاهرات ص٢٣٧).

الشاني: أن الأصل في الأشياء الحرمة. وهو ما ذهب إليه ابن أبي هريرة والشيعة الإمامية وبعض معتزلة بغداد، وبعض الحنيفة، وابن حامد، وأبو يعلى، والحلواني، والأبهري. (شرح اللمع 7/90) التبصرة ص0000 العددة 3/901 المسودة ص3003 المعتمد 3/904 التمهيد 3/904 المتحرير التحرير 3/904 المعتمد ابن الحاجب 3/904 المسودة ص3/905 المعتمد 3/906 الإحكام للآمدي 3/906 الإبهاج المحتصر ابن الحاجب 3/907 شرح تنقيح الفصول 3/907 المنهاج ص3/908 المنهاج مهاج المعقول 3/908 المنهاج مهاج العقول 3/909 المنهاج المحصول 3/909 المنهاج المحتول 3/909 المنهاج المحتول 3/909 المنهاج المحتول 3/909 المنهاج المحتول 3/909 المنهاج المنهاج منهاج العقول ص3/909 المنهاج المنهاج منهاج المنهاج منهاج المنهاج وعللوا ذلك بقولهم: لأن التصرف في ملك الغير بغير إذنه قبيح، لأن الأشياء حكلها على الباري - تعالى على يجوز لأحد أن يتناول شيئاً حتى يرد الشرع به كما هو في حق المخلوق. (الأنجم الزاهرات ص3/909 نهاية السول 3/909 المنتصفى 3/901 شرح تنقيح الفصول ص3/900 الروضة 3/901).

الثالث: التوقف والتفصيل، وهو أن المضار فالأصل فيها التحريم، والمنافع فالأصل فيها الإباحة. وهو ما ذهب إليه أبو الحسن الأشعري وأبو بكر الصيرفي وأبو علي الطبري واختاره الغزالي وبعض الحنفية. (التبصرة ص٥٣٦، شرح اللمع ٢١٨/، العدة ٤/١٤٢، المستصفى ١/٥٥، إحكام المفصول ص١٨٨، تيسير التحرير ٢/١٦٨، جمع الجوامع ٢/٣٥، التمهيد ص٤٨٧، نهاية السول ٣/١٢٧، منهاج العقول ٣/١٢٠، الإبهاج ٣/١٧٧، الآيات البينات ٤/٣٩، إرشاد الفحول ص٢٨٥، غاية الوصول ص٢٨٥).

(۱) بهذا اللفظ أخرجه مسلم في كتاب الأقضية (۳۰)، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور (۸)، الحديث (۱۷۱۸/۱۸). وبلفظ: "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد": البخاري (۲۲۹۷) ومسلم في الموضع السابق (۱۷۱۸/۱۷).

القواعب الفقهيسة ٣٣

يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ (سورة الـشورى: ٢١)، وينفعك هذا الأصل فيما إذا رأيت من يتعبد عبادة فأنكرت عليه. فقال: أين الدليل على إنكارك؟ قل: أين الـدليل على فعلك؟ لأنك أنت المطالب بالدليل.

## فإِنْ يَقَعْ في الحُكم شَكٌ فَارجع ﴿ ﴿ لَا لَاصْلُ فِي النَّوْعَيْنِ ثُمَّ اتَّبِعِ

القاعدة الخامسة عشرة: إنه إذا وقع في الحكم شك \_ يعني شككنا في الشيء: هل هو حلال أم حرام؟ أو شككنا في العمل: هل هي عبادة أو غير عبادة؟ فإن الواجب الرجوع إلى الأصل، فإذا كان من غير العبادات قلنا: إنه حلال، لأن هذا هو الأصل، وإن كان في العبادات قلنا: إنه حرام، لأن هذا هو الأصل.

وهذه القاعدة تنفعك في كثير من الأشياء. فإذا قلت مشلاً: إن هذا الطائر حلال. وقال آخر: إنه حرام. فالدليل على من قال أنه حرام. يُقال له: هات الدليل، لأن الأصل في الأشياء الحل، وإذا تعبد إنسان بعبادة أو عمل عملاً يتقرب به إلى الله فقال رجل: هات الدليل على أنه مشروع فإن أتى بالدليل فهذا هو المطلوب، وإن لم يأت بالدليل صار عمله منكراً وبدعة ولهذا قال: فإن يقع في الحكم شك فارجع للأصل في النوعين ثم اتبع.

## 

القاعدة السادسة عشرة: أن الأصل في الأمر والنهي على الحتم، فالأصل في الأمر أنه واجب. أي: مأمور به (١).

<sup>(</sup>۱) راجع مسألة الأمر في: (شرح الكوكب المنير ٣/٥، المحصول ٧١٢/١، حاشية البناني على شرح جمع الجوامع ١٩٦١، البرهان ١٩٩١، كشف الأسرار ١١/١، أصول السرخسي ١١/١، فواتح الرحموت ١٧٦٧، شرح العضد على ابن الحاجب ٢/٢١، إرشاد الفحول ص٩١، المعتمد ١٥٥١، المستصفى ١١/١١، التمهيد ص٢٥٦، الإحكام للآمدي ٢/٠١، الإبهاج ٢/٥، نهاية السول ٢/٥، المقواعد والفوائد الأصولية ص١٥٨، شرح اللمع ١/١٩١، غاية الأصول ص٣٣، الموافقات ٣/١٧، اللمع ص٧، تقريب الوصول ص٣٣، الحدود ص٥٢، التبصرة ص١٧، المنخول ص١٠، تيسير التحرير المحرير ١٣٧٠، الأنجم الزاهرات ص١١٥، الشرح الكبير ١/٣١٧).

٣٤ القواعب الفقهيبة

والأصل في النهي، أن المنهي عنه حرام. هذا هو الأصل. إلا إذا قام الدليل على أن الأمر لغير الوجوب، وأن النهي لغير التحريم، فإنه يعمل بالدليل.

ولهذا قال: "إلا إذا الندب(١) أو الكره(٢) علم" فقوله: إذا الندب، عائد إلى الأمر. وقوله: «أو الكره» عائد إلى النهي، وهذا الاستثناء على سبيل التمثيل وإلا فقد يدل الأمر على الإباحة(٣) والنهي على رفع الحرج، وكل هذا يتعين بالقرائن أو بتنزيله على القواعد الشرعية.

(١) سيأتي تعريفه قريباً.

(۲) المكروه هـو: ما يشاب على تركه ولا يعاقب على فـعله. (الإحكام للآمدي ١٢٢١، المحصول ١٢١، المستصفى ١٧١، شـرح تنقيح الفصول ص٧١، المنهاج ٤٨/١، الروضة ١٢٠٦، شرح الكوكب المنير ١٣١١، إرشاد الفحـول ص٦، الإبهاج ٢٧٧، التلويح والتوضيح ١٨٠٨، شرح اللمع ١/ ١٦٠، البرهان ١/ ٢١٥، فواتح الرحموت ١/ ١١٢، نشر البنود ٢/ ٢٣، مـذكرة أصول الفقه ص ٤٩).

(٣) في حالة إذا ورد الأمر بعد الحظر. وهو قول الشافعي وبعض المالكية، ونقله ابن برهان عن أكثر الفقهاء والمتكلمين، ورجحه ابن الحاجب والآمدي والطوفي، وغيرهم. لأن الإباحة حقيقة لتبادرها إلى الذهن في ذلك لغلبة استعمالها له فيها حينتذ والتبادر علامة الحقيقة، وأيضاً فإن النهي يدل على التحريم، فورود الأمر بعده يكون لدفع التحريم، وهو المتبادر.

فالوجوب أو الندب زيادة لابد لها من دليل، ومن ذلك في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿فَإِذَا فُصَيْتِ الصَلاةُ فانتشرُوا فِي الأَرْضِ﴾ (سورة الجمعة: ١٠)، بعد قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودي للصَّلاة من يوم الجُمُعة فاسْعُوا إلىٰ ذكّر اللَّه وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ (سورة الجمعة: ٩).

انظر تفصيل المسألة في: (نهاية السول ٢٦/٢)، العضد على ابن الحاجب ٢/ ٩١، جمع الجوامع ١/ ٣٧٨، فواتح الرحموت ص ١٦، مختصر الطوفي ص ٨٦، اللمع ص ٨، التلويح على التوضيح ٢/ ٢٦، شرح الكوكب المنير ٣/ ٥٥ المعتمد ١/ ٨٢، التبصرة ص ٣٨، القواعد والفوائد الأصولية ص ١٦٠. كشف الأستار ١/ ٧٠، أصول الرخس ١/ ١٤، المنخول ص ١٣٢، العدة ١/ ٢١٩، المحصول ١/ ٢/ ٥٠، المستصفى ١/ ١٧).

القواعد الفقهيــة

#### وَكُلُ مَا رُتُبَ فِيهِ الضَضْلُ ﴿ مِنْ غِيْرِ أَمْرِ فَهُ وَنَدُبٌ يَجْلُو

القاعدة السابعة عشرة: أنه إذا رتب الفضل على عمل قولي أو فعلي فإنه يكون مندوباً (١) ، إذا لم يُقرن بأمر. فإن قرن بأمر فعلى الأصل أن الأمر للوجوب.

وعلى هذا فإذا رتب الشارع على عمل من الأعمال قولي أو فعلي فضلاً، فإن هذا يدل على استحباب هذا العمل لأنه لولا استحبابه ما رتب الشارع عليه الفضل هذا إذا لم يقرن بأمر فإن قرن بأمر صار له حكم ما سبق. هل الأمر للوجوب أو للاستحباب على ما سبق بيانه.

(۱) المندوب هو: ما يشاب على فعله ولا يعاقب على تركه. (الأنجم الزاهرات ص٨٩، البرهان المردوب هو: ما يشاب على فعله ولا يعاقب على تركه. (الأنجم الزاهرات ص٩٥، جمع الجوامع ١٩٠١، المستصفى ١/ ٦٦٠، الإحكام للآمدي ١٩٩١، الحدود للباجي ص٥٥، جمع الجوامع ١/ ٨٠، المسودة ص٧٦، الروضة ١/ ١٨٩، كشف الأسرار ٢/ ٣١١، نهاية السول ١/ ٥٩، شرح تنقيح الفصول ص١٧، شرح العضد ١/ ٢٢٥، إرشاد الفحول ص٦).

وهل المندوب مأمور به؟ التحقيق في المسألة: أن المندوب مأمور به، لأن الأمر قسمان:

( أ ) أمر جازم أي في تركه العقاب وهو الواجب.

(ب) وأمر غير جازم، أي لا عقاب في تركه وهو المندوب والدليل على شمول الأمر للمندوب قوله تعالى: ﴿وَأَفُعُلُوا الْخَيْرَ﴾ (سيورة الحج: ٧٧). أي ومنه المندوب، ﴿وَأَمُرْ بِالْمَعْرُوفِ﴾ (سيورة لقمان: ١٧). أي ومنه المندوب؛ ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى﴾ (سورة النحل: ٩٠). أي ومن الإحسان وإيتاء ذي القربي ما هو مندوب.

واحتج من قال إن الندب غير مامور به بقوله: ﴿فَلْيَحْدَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَدَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (سورة النور: ٦٣). قال في الآية التوعد على مخالفة الأمر بالفتنة والعذاب الأليم، والندب لا يستلزم تركه شيئاً من ذلك. والحديث «لولا أن أشق على أمتى لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة» مع أنه ندبهم إلى السواك، قالوا: فدل ذلك على أن الندب غير مأمور به.

والجواب: أن الأمر في الآية والحديث المذكورين يراد به الأمر الواجب، فلا ينافي أن يطلق الأمر \_ أيضاً \_ على غير الواجب، وقد قدمنا أن الأمر يطلق على هذا وهذا. ١هـ من مذكرة أصول الفقه ص٤٢,٤٣، وانظر: (العدة ١٦٢/١) التمهيد ١/١٧٤، المسودة ص٦، البرهان ١/١٦٢، المستصفى ١/٥٧).

٣٦ القواعد الفقهيــة

#### وَكُلُ فِعِلِ لِلنَّبِيِّ جُردًا .. ﴿ عَنْ أَمْرِهِ فَعَيْرُ وَاجِبِ بَدَا

القاعدة الثامنة عشرة: أنه إذا ورد عن النبي عَلَيْكُم فعل بدون أمر فهو للندب إذا ظهر منه قصد التعبد به.

مثال ذلك: أن النبي عَلَيْكُم كان إذا دخل بيته فأول ما يبدأ به السواك (١). فلا نقول حينئذ إن السواك واجب إذا دخل البيت، بل نقول هو سنة لأنه فعل مجرد عن أمر.

وكذلك إدارته عبد الله بن عباس لما وقف عن يساره في صلاة الليل فأداره عن يمينه (٢) فنقول إن كون المأموم السواحد عن يمين الإمام سنة ليس بواجب لأنه لم يكن فيه إلا فعل النبي عليله المجرد عن الأمر يكون للندب إذا كان من العبادات.

## وَإِن يَكُنْ مُبِيِّنَا لَأَمْسِ ﴿ ﴿ ﴿ الْحُكُمُ حُكَمُ ذَاكَ الْأَمْسِرِ

«إن يكن»: يعني فعل النبي عَلَيْكُم «مبيناً لأمر» أي وقع بياناً لأمر أمر الله به فحكم ذلك الفعل حكم ذلك الأمر.

فإن كان الأمر المبين للوجوب كان ذلك الفعل واجباً، وإن كان ذلك الأمر للندب كان ذلك الفعل للندب ".

<sup>(</sup>٢) من حديث طويل أخرجه البخاري في كتاب الدعوات/ الحديث (٦٣١٦) ومسلم في كتاب صلاة المسافرين/ الحديث (١٨١/ ٧٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر في حكم أفعاله عليه الصلاة والسلام: البرهان ١/ ٤٤٨، المستصفى ٢/ ٢١٤، الأحكام للآمدي ١/ ١٧٤، اللمع ص٣٧، جمع الجوامع من شرح المحلي ٢/ ٩٩، نفائس الأصول ٢/ ١٧٣٩، شرح تنقيح الفصول ص ٢٨٨، نهاية السول ٢/ ٢٤١، الأحكام لابن حزم ١/ ٢٢٢، كشف الأسرار ٢/ ٢٠١، إحكام الفصول ص ٣٠٠، المسودة ص ١٨٠، المعدة ٣/ ٧٣٥، المعتمد ١/ ٧٣٧.

# وَقَدِهُ الْأَعْلَى لَدَى التَّزَاحُم ﴿ ﴿ فِي صَالِحٍ وَالْعَكُسُ فِي الْمَظَالِمِ

القاعدة التاسعة عشرة: أنه إذا تزاحم المصالح يُقدم الأعلى، والعكس في المظالم: يعني إذا تزاحمت المصالح وكان لابد من ترك إحداهما، فإن الواجب تقديم الأصلح طلباً لهذه الزيادة.

مثال ذلك: تعارض واجب ومستحب وصار لابد إما أن نفعل الواجب وإما أن نفعل المستحب فنقدم الواجب لأنه أعلى من المستحب.

تعارض سنة راتبة ونفل مطلق، نقدم السنة الراتبة لأنها أوكد من النفل المطلق. . وهلم جرا.

أما المظالم عكس ذلك وهي ما فيه المفاسد فنقدم الأدنى. يعني إذا اضطررنا إلى ارتكاب إحدى المفسدتين الى ارتكاب المفاسد فنقدم الأدنى. يعني إذا اضطررنا إلى ارتكاب إحدى المفسدتين العظمى أو الصغرى فإننا نقدم ارتكاب الصغرى لأننا بارتكابه نتفادى ما زاد على ذلك في المرتبة التي فوقها (١).

<sup>(</sup>۱) هذه إحدى القواعد الضابطة لكثير من الأحكام المرتبطة بموضوع الضرر، وقد عبر عنها الفقهاء بصياغات متقاربة الألفاظ، وبأساليب واضحة أخرى تفضى إلى مفهوم واحد. ومعناها: أن الضرر إنما يزال إذا لم ينشأ من إزالته ضرر مثله أو أشد.

وجاء في مجلة الأحكام، ذكر قاعدتين تعبران عن نفس المدلول يستفاد من هذه القاعدة وهما كالآتي: (إذا تعارضت مفسدتان رُوعي أعظمهما ضرراً بارتكاب أخفهما) (م/ ٢٨).، (يختار أهون الشرين) (م/ ١٩).

ولا بأس أيضاً أورد هنا صياغات أخرى شائعة في مصادر الفقه الإسلامي في كما يلي: (إذا اجتمع ضرران أسقط الأصغر الأكبر) (فصول الأحكام للباجي: ٢٠٨) (الضرران إذا اجتمعا ولم يكن لأحدهما مزيه غلب أخفهما) (المعيار للونشريسي ٨/ ٣٩٤) (إنما يرفع أعظم الضررين بأهون منه) (القبس لابن العربي ٢/ ٨٥٦). (يجب دفع ما يندفع به أعظم الضررين بالتزام أدناهما) (مجموع الفتاوي ٣٠ / ٣٥٠) وعلى هذه القاعدة تتخرج مسائل كثيرة جداً انظرها في: (الأشباه والنظائر لابن نجم ص٩٦) المدخل الفقهي العام ٢/ ٩٨٤)، ف ٥٩٠. البيان والتحصيل ١٠ / ٣٠٠، تيسير التحرير ٢/ ٢٠٠)

مثال ذلك: تعارض أمران من المحرم لابد من أحدهما فنقدم الأدني. هذه القاعدة يمكن أن نمثل فيما ذكر عن شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ أنه مر بقوم من التتار كانوا يشربون الخمر ولم ينههم عن شرب الخمر وكان معه صاحب له فقال له لماذا لم تنههم؟ قال: لأنهم لو تركوا شرب الخمر لذهبوا يهتكون أعراض المسلمين ويغصبون أموالهم وهذا ظلم مُعتد وأما شرب الخمر فإنه ظلم لازم لأنفسهم فقط.

ومن ذلك أيضاً ترك سب آلهة المشركين مفسدة لأن الواجب سب آلهتهم والتحذير منها، فإذا لزم من سبها سب الله عز وجل وجب الكف عن سبها لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَسُبُوا اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّهَ عَدْواً بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذَلِكَ زَيّنًا لِكُلِّ تُعالى: ﴿ وَلا تَسُبُوا اللَّهَ عَدْواً بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذَلِكَ زَيّنًا لِكُلِّ أَمّةً عَمَلَهُمْ ثُمّ إِلَىٰ رَبِّهِم مَرْجِعُهُمْ فَيُنبِّهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (سورة الأنعام: ١٠٨).

# وَادْفُع خَفِيفَ الضَرَرَيْنِ بِالأَخَف ﴿ ﴿ وَخُد بِعَالِي الْفَاصِلِيْنِ لَا تَخَفُ

القاعدة العشرون: هو من تمام القاعدة التي سبقت. وهي أن ندفع خفيف الضررين بالأخف. يعني أنه إذا وُجد شيء فيه ضرر وأضر منه، فإننا ندفع ما ضرره أخف إذا كان لابد منه (۱)، وكذلك أيضاً نأخذ بعالي الفاضلين ولا نخاف مثال دفع خفيف الضررين بالأخف: أن الخضر لما ركب السفينة هو وموسى ... خرقها: ﴿ قَالَ أَخَرَقُتُهَا لِتُعْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جَئْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾ (سورة الكهف: ۷۱) فبين الخضر أن

<sup>(</sup>۱) ومن فروع هذه القاعدة: صلاة فاقد الطهورين الماء والتراب أو العاجز عن استعمالها بغير طهارة، والنكاح وإنجاب الأطفال في بيئة قد كثر فيها الحرام والشبهات في المكاسب وقل الحلال وندر فلا تترك ضرورة حفظ النفس بالنكاح والنسل لأجل ورود تلك المفسدة، وكون الإنسان بين اختيارين: طلب العلم في موضع يرى فيها المنكر ويسكت، أو ترك ذلك والبقاء على الجهل والأمية، فالأول مقدم في الاختيار، فإن طلب العلم من ضرورة حفظ الدين، والسكوت عن إنكار المنكر فيه رخصة في أحوال، ومنها الوقوع في الكتذب لحماية مسلم من الأذى، وكتمان الإسلام أو ترك إظهار التدين لوقاية النفس أو الأهل أو المال من الأذى. (تيسير علم أصول الفقه: ص٣٩٩-٣٤).

القواعب الفقهيبة الفقهابيبة المقاليبة الم

هذه السفينة لو بقيت صالحة لأخذها الملك الظالم فكان في خرقها فساد وضرر، لكن يدفع به ما هو أضر وهو أخذ السفينة بكاملها.

وقوله: «وخذ بعالي الفاضلين ... إلخ» أنه إذا اجتمع الفاضلان: أحدهما أعلى من الآخر فإننا نأخذ بالأعلى لأن فيه زيادة فضل.

# إِنْ يَجْتَمِعِ مَعَ مُبِيحٍ مَا مُنعُ ﴿ فَ قَدَمُنْ تَعَلِيبَا الذي مُنِعُ

القاعدة الحادية والعشرون: وهي التي يعبر عنها العلماء بقولهم: إذا اجتمع مباح وحاظر، غلب جانب الحظر احتياطاً وذلك لأنه لا يمكن تجنب الحرام إلا باجتناب الكامل للحلال والحرام ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَاسِرُ وَالْأَنْكَ وَلِهُ مِنْ عَمَلِ الشّيطانِ فَاجْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (سورة والمَيْسِرُ وَالْأَنْكَ وَاللَّهُ اللّه الخمر والميسر مع أن فيمها منافع للناس، لكن لما غلب جانب الشر مُنع.

#### وَكُلُّ حُكْمٍ فَلِعِلَّةٍ تَبَعِ ﴿ ﴿ إِن وَجِدَتْ يُوجَدُ وَإِلا يَمتَنِع

القاعدة الثانية والعشرون: وهي التي يعبر عنها العلماء أيضاً بقولهم: الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً.

فمثلاً: الخمر محرم لأنه مسكر، فإذا وُجد الإسكار وُجد التحريم من أي نوع كانت مادته. وإذا عدم الإسكار عدم التحريم، حتى وإن كان من نبيذ العنب أو غيره لأن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً.

المرض يبيح الفطر مع المشقة إذا وجدت المشقة بالمرض ثبت الحكم وأبيح للإنسان أن يفطر وإذا لم يكن مشقة لم يبح الفطر لعدم وجود العلة، والأمثلة على هذا كثيرة.

. } القواعد الفقهيـة

#### وَالْعِ كُلَّ سَابِقِ لِسَبَبِهِ ﴿ لَا شَرَطِهِ فَادْرِ الْفُرُوقَ وَانتَبِهِ

القاعدة الثالثة والعشرون: وهي أن الشيء إذا قدم على سبب فإنه لاغ لأنه لم يثبت حتى يقدم، أما إذا قدم على شرطه فإنه معتبر، ومثلوا لذلك: بالرجل يكفر عن يمينه قبل أن يحلف فهذا التكفير لا يجزئه لأنه قبل وجود السبب، ولو حلف على يمين ثم كفر عنها قبل أن يحنث فإن الكفارة تجزئه، لأنها بعد وجود السبب (۱) وقبل وجود الشرط (۲) لأن الأحكام لها أسباب وشروط، فالسبب موجب للحكم.

الزكاة سببها ملك النصاب وشرطها تمام الحول، فلو زكى قبل ملك النصاب لم يجزه، ولو زكى قبل تمام الحول أجزاه.

(۱) السبب: هو الوصف الظاهر المنضبط الذي يلزم من وجوده وجود الحكم ومن عدمه عدم الحكم. (شرح تنقيح الفصول ص٨١).

فمثلاً الله سبحانه وتعالى جعل زوال الشمس علامة من وجود صلاة الظهر، فالزوال هنا سبب للحكم، وهو وجوب الصلاة، ومن عدم وجوب عدم وجوب الصلاة، ومن عدم وجوب الصلاة، وكذلك شهود شهر رمضان سبب في وجوب الصيام لقوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ﴾ (سورة البقرة: ١٨٥)؛ وكذلك السرقة سبب في قطع يد السارق، والقتل العمد العدوان سبب للقصاص.

وانظر في السبب ومسائله: (الإيضاح ص٣٧، الإحكام للآمدي ١٨١/١، روضة الناظر ص٣٠، ومقدمات أصولية ص٢٥٩، المستصفى ١٩٤١، البحر المحيط ٢٧١١، شرح الكوكب المنير ٤٤٨/١).

(٢) الشرط: هو ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزمه من وجوده وجود ولا عدم لذاته. (شرح تنقيح الفصول ص٨٢).

وذلك كالوضوء بالنسبة للصلاة، وحضور الشاهدين لعقد النكاح، فالوضوء شرط لوجود الصلاة الشرعية التي يترتب عليها آثارها من كونها صحيحة مجزئة مبرئة للذمة، وليس الوضوء جزءاً من حقيقة الصلاة، وقد يوجد الوضوء ولا توجد الصلاة، وحضور الشاهدين في عقد النكاح لوجوده الشرعي، وقد يحضر الشاهدان ولا ينعقد النكاح.

انظر في الشرط: (أصول البزدوي ٢/ ١٧٢، أصول الرخس ٣٠٢/، تقريب الوصول ص٩٠١، السرط: (أصول المبردوي ٢/ ١٨٠، المستصفى ٢/ ١٨٠، البحر المحيط ١/ ٣٠٩، إرشاد الفحول ١/ ٧٨، أصول الفقه لخلاف ص١١٨).

# والسَّى لا يستم إلا أنْ تَستِم هُ الله شُروطُهُ وَمَسانِعٌ مِنهُ عُسِدِمْ القاعدة الرابعة والعشرون: وهي من القواعد المعلومة بالتبع.

مثال ذلك: إذا صلى الإنسان وهو محدث فإن صلاته لا تصح لعدم وجود الشرط وهو الطهارة، وكذلك النفل المطلق إذا صلى في وقت النهي فإن صلاته لا تصح لوجود المانع.

وكذلك في المعاملات مثلاً إذا باع بيعاً تمت شروطه ولكنه بعد نداء الجمعة الثاني وهو مما تجب عليه الجمعة، فإن البيع لا يصح لوجود المانع، وكذلك في النكاح من تزوج امرأة بدون ولي فان النكاح لم يصح لعدم توفر الشروط ولو تزوجها بتمام الشروط ولكنها في العدة. أي في عدة رجل آخر لم يصح النكاح لوجود المانع (١).

(١) المانع هو: ما رتب الشرع على وجوده العدم. وهو قسمان:

(أ) مــانع للـحكم: وهو أن يقع فعل من المكلَّف يسـتوجب حكماً شرعيــاً بأن وجد في ذلك الفعل تحقيق الأسباب الموجبة لذلك الحكم، فوضعت الشريعة (مانعاً) دون تنفيذ ذلك الحكم.

مثاله: قوله عَلَيْكُ : «لا يقتل والد بولده»، فهذا (مانع) عند جمهور العلماء من إقامة القصاص على الوالد إذا قتل ابنه عمداً، فمع استيفاء الوالد لشروط القصاص فقد جعلت الشريعة أبوته مانعة من القصاص.

(ب) مانع للسبب: وهو أن تكون الشريعة قررت حكماً تكليفياً بناءً على وجود سبب اقتضى وجوده وجوده وجوده السبب (مانع) أسقط السبب والحكم.

مثاله: مكلف ملك نصاب الزكاة وحيال الحول عليه عنده، لكنه جمع ذلك المال لدين عليه، فظاهر الأمر وجوب تنفيذ حكم إخراج الزكاة لوجود السبب المقتضي لذلك وهو ملك السنصاب، لكن عرض لذلك السبب (مانع) من الاعتبار فألغاه، وهو (الدَّين) فقد صح عن النبي عليَّكِم أنه قال: «لا صدقة إلا عن ظهر غنىً». والله عز وجل جعل في أصناف الزكاة الغارمين، وصاحب الدين غارم، فاستقام أن لا تجب عليه الزكاة وإن وجد سبب الوجوب وهو بلوغ النصاب، لأنه إنما يجمع لأجل الدين.

انظر في المانع: (تيسير علم أصول ص٥٩، شرح تنقيح الفصول ص٨٢، البحر المحيط ١/٣١٠، إرشاد الفحول ١/٧٩، نشر البنود ١/٣٤، مراقى السعود ص٧٣).

#### والظَّنُّ في العِبَادة المُعْتَبِرُ ﴿ ﴿ وَنَفْسُ الْأَمْرِ فِي الْعُقُودِ اعْتَبَرُوا

القاعدة الخامسة والعشرون: هما قاعدتان من القواعد الأصولية، وربما تكونان أيضاً من القواعد الفقهية وهي: هل المعتبر ما في ظن المكلَّف في تصرفه أو المعتبر ما في نفس الأمر؟ الغالب أن المعتبر في العبادات الظن (١). وفي المعاملات ما في نفس الأمر.

مشال ذلك: رجل غلب على ظنه أنه طاف سبعة أشواط. يبني على هذا الظن وإذا قدر أنه لم يطف إلا ستة أشواط فإنه لا يلزمه شيء لأن هذه المعاملة بينه وبين ربه لأن الله تعالى محل العفو والسماح.

كذلك أيضاً لو أفطر بظن غروب الشمس ولم يبق له الأمر حتى لو فرض أنه في نفسه أنه أفطر قبل غروب الشمس. وعلى هذا فقس.

أعطى زكاته لشخص بظن أنه أهل لزكاته فيجزئ حتى لو تبين فيما بعد أنه ليس أهلاً للزكاة.

<sup>(</sup>١) الظن: تجويز أمرين فما زاد لأحدهما مزيه على سائرها.

قال الباجي: والظن في كلام العرب على قسمين:

أحدهما: أن يكون بمعنى العلم، من ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنِّي ظُنَنتُ أَنِّي مُلاقٍ حِسَابِيَهُ ﴾ (سورة الحاقة: ٢٠). وهذا القسم قد دخل في باب العلم.

والشاني: ليس بمعنى العلم ولكنه من باب التجويز. وللمظنون مزية على سائر الوجوه التي يتعلق بها التجويز وهذا الجنس هو الذي حددنا.

ولا يصح الظن ولا الشك في أمر لا يحتمل إلا وجهاً واحداً، وإنما يصح فيما يحتمل وجهين فأكثر من ذلك، فإن قوى تجويز أحد الوجوه التي يتعلق بها التجويز كان ظناً، وإن استوت كان شكاً.

والظن في نفسه يختلف، في قوى تارة ويضعف أخرى ما لم يبلغ حد مساواة هذا الوجه غيره من الوجوه، فيخرج بذلك عن أن يكون ظناً. انظر: (الحدود ص ٣٠، التعريفات ص ١٨٧، اللمع ص ٣٠ الورقات ص ١٦٧، شرح تنقيح الفصول ص ٣٦، شرح الكوكب المنير ١/٤٧، تقريب الوصول ص ٤٦، المنهاج ص ١١، تشنيف المسامع ص ١٨٢).

أما في العقود فقالوا: إن المعتبر دعواه نفس الأمر. ومثلوا لذلك: رجلاً باع شيئاً يظنه لغيره ثم تبين أنه له. قالوا: فالبيع صحيح لأن العبرة بما في نفس الأمر.

XoXoXoXoXoXoXoXoXoXoX

رجل ( )(۱) لزيد وهو وارث زيد، لكنه لم يعلم بموته ثم علم أنه مات. قيل أن يبيع هذه السيارة التي ورثها منه. فالبيع صحيح لأن العبرة بما في نفس الأمر في المعاملات.

#### لَكنْ إذا تَبِيِّن الظِّنُّ خَطًا ﴿ وَالذَّمَّةَ صَحْحِ الخَطَا

هذا البيت والذي بعده تتمة للسابق وهي في العبادات فيما يمكن تلافيه وتداركه. مثل أن يصلي ويظن أنه على وضوء ثم تبين أنه لم يتوضأ، فهنا يجب عليه أن يتوضأ ويعيد الصلاة.

غلب على ظنه أربعاً ثم تبين له بعد ذلك أنه إنما صلى ثلاثاً يجب عليه أن يكمل أربعاً إن علم في زمن قريب أو يعيد الصلاة من أولها إن علم بعد زمن بعيد.

# كَرَجُلِ صَلَّى قُبِيلَ الوَقتِ ﴿ وَلَيْ عِبِدِ الصِّلاةَ بَعْدِ الوَقْتِ

هذا مثال لما سبق. رجل صلى قبل الوقت يظن أن الوقت قد دخل، ثم تبين أن الوقت لم يدخل، فإنه يعيد الصلاة وتكون الصلاة الأولى نافلة له.

وَالشَّكُ بَعْد الْفِعلِ لا يُؤَثِّرُ ﴿ وَهَكَذا إِذَا الْشُكُوكُ تَكُثُرُ الْشَكَانُ الْشَكُوكُ تَكُثُرُ القاعدة السادسة والعشرون: وهي أن الشك (٢) بعد الفراغ من العبادة لا يؤثر.

<sup>(</sup>١) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>٢) المشك هو: تجويز أمرين لا مزية لأحدهما على الآخر (تشنيف المسامع ص١٨٢، شرح العضد ١/١٦، المنهاج ص١١، الحدود ص٢٩، المتعريفات ص١٤٣، تقريب الموصول ص٤٦، العدة ١/٣٨، إرشاد الفحول ص٥).

مثال ذلك: صلى إنسان ثم بعد الفراغ من الصلاة شك. هل أنه صلى ثلاثاً أو أربعاً. فإن هذا الشك لا يوثر. وكذلك بعد الفراغ من الطواف إذا شك: هل أنه طاف ستة أشواط أو سبعة أشواط فإنه لا يؤثر، وكذلك إذا كانت الشكوك كثيرة يعتريه في كل عبادة يفعلها فإن ذلك لا يؤثر لأن كونه يتردد في كل عبادة يفعلها دليل على أن الرجل عنده وسواس، فالوسواس مرفوع شرعاً لا أثر له.

= ثم إن هذه قاعدة عظيمة جداً من قواعد الفقه الإسلامي، ممتدة الجذور في مختلف الأبواب، وتعتبر قاعدة عقلية أيضاً، ولذا ندر فيها الاستثناء، وقد استنبطها الفقهاء من أحاديث النبي عاليا ، ومنها ما يلي: عن عبادة بن تميم، عن عمه: أنه شكا إلى رسول الله عاليا الرجل الذي يخيل إليه أنه يجد الشيء في الصلاة، فقال: «لا ينتقل ـ أو لا ينصرف ـ حتى يسمع صوتاً، أو يجد ريحاً»، وعن عبد الله بن زيد قال: شكى إلى النبي عاليا الرجل الذي يخيل إليه أنه يجد الشيء في الصلاة، قال: «لا ينصرف حتى يسمع صوتاً، أو يجد ريحاً».

يقول الإمام الخطابي \_ رحمه الله \_ في (المعالم ١٢٩/١) عند تعليقه على الحديث الأول: وفي الحديث من الفقه: أن الشك لا يزحم اليقين. ١هـ.

وقال الإمام النووي ـ رحمه الله ـ عـند شرح حديث عبد الله ولحقي : وهذا الحديث أصـل من أصول الإسلام، وقاعدة عظيمة من قواعد الفقه، وهي أن الأشياء يحكم ببقائها على أصولها حتى يتيقن خلاف ذلك، ولا يضر الشك الطارئ عليها. ١هـ (شرح النووي على صحيح مسلم ٤٩/٤ ـ ٥٠).

ونص عليها الإمام ابن عبد البر، ونبه على تدبرها في مواضع من (التمهيد) ومنها ما جاء في شرحه للحديث الآتي: "عن عطاء بن يسار أن رسول الله عليه قال: "إذا شك أحدكم في صلاته فلم يدر كم صلى أثلاثاً أم أربعاً؟ فليصل ركعة، وليسجد سجدتين وهو جالس قبل التسليم .. الحديث قال أبو عمر: وفي هذا الحديث من الفقه أصل عظيم جسيم مطرد في أكثر الأحكام وهو أن اليقين لا يزيله الشك، وأن الشيء مبني على أصله المعروف حتى يزيله يقين لاشك معه، وذلك أن الأصل في الظهر أنها فرض بيقين أربع ركعات، فإذا أحرم بها ولزمه إتمامها، وشك في ذلك، فالواجب الذي قد ثبت عليه بيقين لا يخرجه منه إلا بيقين، فإنه قد أدى ما وجب عليه من ذلك.

وأجمع العلماء أن من أيقن بالحدث وشك في الوضوء أن شكه لا يفيد فائدة وأن عليه الوضوء فرضاً، وهذا يدلك على أن الشك عندهم ملغي، وأن العمل على اليقين عندهم، وهذا أصل كبير في الفقه، فتدبره وقف عليه. ١هـ (التمهيد ١٨/٥-٢٧) انظر في هذه القاعدة: (شرح السير الكبير للسرخسي ١/١٥٥، الأشباه والنظائر لابن نجيم ص ٦٠، الأشباه والنظائر للسيوطي ص ١٨٨، كشاف القناع ١/٣٢، الفروق ١/١١١، شرح الكوكب المنير ٤٤٣/٤، المنثور في القواعد ٣/١١٥، الميسوط للرخس ١/١١١).

#### أَوْ يَكُ وَهُمَا مِثِلَ وِسْوَاسٍ فَدَعُ ﴿ ﴿ لَكُلُّ وُسَوَاسٍ يَجِي بِهِ لُكَعُ

هذه تتمة للبيت السابق: وهو أن الشك إذا كان وهماً، والوهم هو الطرف المرجوح في الشك (١) ، فإن شك شكاً مرجوحاً فهذا وهم لا يلتفت إليه لأنه لا أثر له. مثل الوسواس. قول «فدع» يعني اترك كل وسواس يجيء به. «لكع» أي يجيء به الشيطان، اللكع يعني اللئيم ولا أحد ألأم من الشيطان الرجيم، وبهذا يتبين أن الوسواس لا أثر له في أمور ثلاثة: إذا كان بعد الفراغ من العبادة، وإذا كان كثيراً، وإذا كان مجرد وهم. وهو الشك المرجوع كما سبق.

#### ثمَّ حَديثُ النَّفسِ مَعْفُو فَلا ﴿ وَكُمْ لَهُ مَا لَم يُؤَثِر عَمَالا

القاعدة السابعة والعشرون: وهي أن حديث النفس وهو ما يحدث ذلك الإنسان نفسه، معفو عنه إلا إذا حصل عمل أو قول، فإنه يعمل بمقتضى ذلك القول والعمل. دليل ذلك قول النبي عليه النبي عليه الله تجاوز عن أمتي ما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم "(٢) ، فلو حدث الإنسان نفسه بطلاق زوجته مثلاً فإنه لا عبرة بذلك ولا أثر لذلك الحديث، ولو حدث نفسه يشرب الخمر فإنه لا أثر لذلك ولا إثم بهذا الحديث، ولو حدث نفسه أن يسرق ولكنه لم يسرق فإنه لا أثر لهذا ودليله والحديث الذي ذكرته.

#### والأمْ رُ للفَ وْر فَ بَادر الزمَنُ ﴿ ﴿ إِلَّا إِذَا دَلَّ دَلِيلٌ فَ السَّمَ عَنْ

القاعدة الثامنة والعشرون: وهمي أنه إذا أمر الله ورسوله بشيء فإنه للفور. يعني

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الكوكب ١/ ٧٤، تشنيف المسامع ص١٨٢، الشرح الكبير ١/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب العتق (٤٩)، باب الخطأ والنسيان في العتاق والطلاق ونحوه (٦)، الحديث (٢٥٢٨) ومسلم في كتاب الإيمان/باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر (٥٨)، الحديث (٢٠٧/٢٠).

٢٤ الفقهيــة

يجب على الإنسان أن يفعله فوراً من حين أن يوجد سبب الوجوب ويكون قادراً على ذلك (١).

ثم أشار إلى كونه على (الفور) (٢) بقوله: «فبادر الزمن» يعني أن الرمن يضي ويمشي، فبادر قبل أن يفوت. فهذا تعليل لكون الأمر للفور، أما الدليل فهو أن النبي عليه أمر أصحابه عام الحديبية أن يحلقوا ويحلوا ولكنهم تأخروا رجاء أن يحدث لهم نسخ فغضب النبي عليه لذلك. فكان هذا دليلاً على أن أمر المطلق يكون للفور (٣)، ولو أننا قلنا يجوز التأخير لتراكمت المأمورات وكثرت وعجز الإنسان عنها.

#### وَالْأَمْسِرُ إِن رُوعيَ فِيهِ الْفَاعِلُ ﴿ ﴿ فَلَذَاكَ نُو عَينَ وَذَاكَ الْفَاضِلُ

القاعدة التاسعة والعشرون: وهي إذا أمر الله تعالى ورسوله عَلَيْكُم بالأمر وكان يقصد منه أن يفعله كل واحد. فهذا يسمى فرض عين (٤) ، وهو أفضل من فرض

<sup>(</sup>١) هل الأمر يقتضي الفورية أم لا؟

راجع تحقيق هذه المسألة في: \_(العضد على ابن الحاجب ٢/٣٨، نهاية السول ٢/٣٨، الإبهاج، ٢/٣٨، شرح اللمع ٢/٢٣، إرشاد الفحول ص٩٩، تيسير التحرير ٢/٥٦، التوضيح على التنقيح ٢/٣١، المعتمد ١/ ١٢٠، شرح تنقيح الفصول ص١٢٨، المستصفى ٢/٩، البرهان ٢/١٢، القواعد والفوائد الأصولية ص١٧٥، الآيات البينات ٢/٢٢، فواتح الرحموت ٢/٧٨، التبصرة ص٥٠، اللمع ص٨، الإحكام للآمدي ٢/ ٣٠، الإحكام لابن حزم ٢/ ٢٩٤، جمع الجوامع ١/ ٣٨١، المسودة ص٢٤، العدة ١/ ٢٨٢، أصول السرخسي ١/ ٢٨، المحصول ٢/١١ - ١٨٨)، كشف الأسرار ٢/ ٢٥٤) والقول بأن الأمر للفور، هو رأي بعض الشافعية كأبي بكر الصيرفي، والقاضي أبي بكر الطبري، وأبي حامد، وأبي بكر الدقاق، وهو قول الظاهرية وبعض الحنفية.

<sup>(</sup>٢) الزيادة من عندي ولعل السياق يقتضيها.

وارجع إن شئت إلى كتاب «الواجب الموسع عند الأصوليين» للدكتور عبد الكريم بن علي النملة.

<sup>(</sup>٣) أما الأمر المقيد بوقت أو سبب فلا يقتضي الفور، بل يجوز التأخيـر كالصلاة إذا أخرت إلى آخر الوقت، وقضاء الصوم إذا فات.

<sup>(</sup>٤) انظر: التمهيد للإسنوي ص٧٤.

الكفاية (١) وكذلك سنة العين أفضل من سنة الكفاية. ووجه ذلك أن الله تعالى أمر بها كل واحد من الناس.

وأما ما قصد به الفعل دون الفاعل فهو كفاية إذا قام به من يكفيه سقط الإثم عن الباقين.

ومن فروض العين الصلوات الخمس والزكاة وبر الوالدين ونحوها، ومن فروض الكفاية الأذان والإقامة والجهاد في سبيل الله وطلب العلم العام وما أشبه ذلك، وفرض الكفاية هو ما يطلب به إيجاد الفعل بقطع النظر عن الفاعل. ولهذا قال:

وإنْ يُراعَ الفِعلُ مَعَ قَطعِ النَّظَر ﴿ ﴿ عَنْ فَاعلِ فَذُو كِفَايَةٍ أُثرِرُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنه:

#### وَالْأَمْ رُبَعْ دُ النهي للحِلِّ وَفِي ١ هُ قَوْلِ لِرَفِعِ النَّهي خُدْ بِهِ تَضِي

القاعدة الشلائون: وهي إذا أمر بعد النهي فأكثر الأصوليين يقول إنه للإباحة ولا يعود إلى حكمه الأول الذي قبل النهي، لأن النهي ورد على الحكم الأول فنسخه ثم ورد الأمر به بعد النهي فصار للإباحة؛ مثال ذلك قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُوديَ للصَّلاة مِن يَوْمِ الْجُمُعَة فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذَكْرِ اللّه وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ للّهُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَعُوا مِن فَضْلِ اللّه ﴾ (سورة الجمعة: ٨-٩). ، فالأمر بالانتشار في الأرض وطلب الرزق للإباحة.

<sup>(</sup>۱) فرض الكفاية أو الواجب الكفائي: هو ما قصد الشارع بطلبه مجرد حصوله من غير نظر إلى ذات فاعله، فإذا فعله البعض سقط عن الباقين وإذا لم يفعله أثم الجميع. أو هو: ما يتحتم حصوله من غير نظر إلى ذات فاعله، بحيث إذا فعله البعض سقط الطلب والإثم عن الباقين.

انظر: جمع الجوامع ١/١٨٢، مقدمات أصولية ص١٥٩، والمستصفى ٦/٢، نهاية السول ١/٩٣، الإبهاج ١/٠٠، شرح تنقيح الفصول ص١٥٥، البحر المحيط ١/١٣٤.

وعلى القول الشاني لرفع النهي ومن المعلوم أن طلب الرزق مأمور به لسد حاجة الإنسان وحاجة من يعوله، فيكون الأمر بذلك للندب، وكذا قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ (سورة المائدة: ٢) بعد قوله: (لا تحلو شيعائر الله) . . . إلخ فأمر بالاصطياد بعد الحل وهو للإباحة لأن الصيد من قسم المباح (١).

# وَافْ عِلْ عِبِ ادَةً إِذَا تَنَوَّعَتْ ﴿ ﴿ وَجُوهُ اللَّهُ مِنَا قَدْ وَرَدَتْ لِوَعَ مِنْ النَّوْعَ يُنِ النَوْعَ يُنِ النَوْعَ يُنِ النَوْعَ يُنِ النَوْعَ يُنِ النَوْعَ يُنِ النَوْعَ يُنِ

القاعدة الحادية والشلائون: أنه إذا وردت العبادة على وجوه متنوعة. هل الأفضل أن نختار واحداً نمشي عليها أم نأخذ بكل ما ورد؟ في هذا خلاف بين العلماء والراجح أن نعمل بهذا تارة وبهذا تارة و وذلك مثل أدعية الاستفتاح في الصلاة، وألفاظ الأذان، وأنواع التسبيح بعد الصلاة، وألفاظ التشهد وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية و رحمه الله وهو الصحيح لأن فيه فائدتين اثنين ذكرهما الناظم وهما: الإتيان بالسنة بوجهيها، وحفظ الشرع بالعمل بالنوعين لأننا إذا لم نعمل بأحدهما نُسى وضاع.

#### وَالزَم طَرِيقَ لَهُ النَّبِيِّ المُصْطَفى ﴿ وَخُدْ بِقُولِ الرَاشِدِينَ الخُلْفَ ا

القاعدة الثانية والثلاثون: وهي لزوم طريقة النبي (٢) على يعني: يحب على الإنسان أن يتبع سنة النبي عليه الصلاة والسلام لقول الله تعالى أيضاً: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (سورة الحشر:٧). ولقوله تعالى أيضاً:

<sup>(</sup>١) سبق الكلام على هذه المسألة بالتفصيل في البيت رقم (٢٤) هامش رقم (٣).

<sup>(</sup>٢) سمي نبياً لنبوته، وهو الارتفاع على سائر الخلق (الصحاح ٦/ ٢٥٠٠) أو لإنبائه وهو الإخبار للناس عن الله تعالى (لسان العرب ٣٠٣/١٥).

# قَوْلُ الصَّحَابِي حُجَّةً عَلَى الأصرَح ﴿ ﴿ مَا لَمْ يُخَالِفَ مِثْلَهُ فَمَا رَجَّحُ

القاعدة الثالثة والثلاثون: وهي قال الصحابي قولاً فهل قوله حجة أم ليس بحجة. اختلف العلماء في ذلك على قولين: القول الأول: أن قول الصحابي حجة، لأن الصحابة خير القرون واعلمهم بشريعة الله وأقربهم إلى عهد رسول الله عالي المحابي أقوب الناس إلى الحق. فإذا قال الصحابي قولاً وقال من بعده. قدم قول الصحابي واحتج به.

وقيل: إن قول الصحابي ليس بحجة لأن الصحابي غير معصوم وكم من أقوال للصحابة كانت على خلاف ما جاءت به السنة فيعتذر لهم فيها، فإذا كانوا غير معصومين كانوا مثل غيرهم في الحجة.

وفصل بعضهم فقال: أما الصحابة الفقهاء المعروفين بالفقه والفتيا فهؤلاء قولهم حجة لأنه لاشك أن علمهم أغزر وأوسع وأقرب إلى الصواب.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

وأما من كان مجرد صحبة ولم يعرف بفقه ولا علم فإن قوله ليس بحجة وهذا القول المفصل أقرب إلى الصواب<sup>(۱)</sup> وعلى هذا فما في النظم ليس على إطلاقه أي: أن قولنا \_ قول الصحابي حجة \_ ليس على إطلاقه . وقولنا: "ما لم يخالف مثله فما رجح» يعني أنه يشترط ليكون قول الصحابي حجة أن لا يخالف قول صحابي آخر مثله في الفقه والعلم. "فما رجح» أي فيتبع ما رجحه الدليل من كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام، ويشترط شرط آخر لكنه معلوم وهو أن لا يخالف نصا من كتاب أو السنة فقوله ليس بحجة بل يعتذر له. قال ابن عباس والشياع : يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول قال رسول الله وتقولون قال أبو بكر وعمر.

وَحُجَّة التَّكليفِ خُدْهَا أربَعَة ﴿ وَالرَّابِعُ الْقَيْسَاسُ فَافْهَ مَنْ بَعْدِهَا اجمَاعُ هذي الأمَّة ِ ﴿ وَالرَّابِعُ القياسُ فَافْهَ مَنَّهُ

<sup>(</sup>١) المسألة فيها آراء أربعة على التفصيل الآتي:

الأول: أنه ليس بحجة مطلقاً. وينسب هذا القول إلى جمهور الأصولين، وهو قول الشافعي في الجديد، ورواية عن أحمد ورجحه الآمدي والغزالي والإمام الرازي، وابن الحاجب من المالكية، والكرخي من الحنفية. وانظر هذا القول وأدلته: المستصفى ٢٦١/، المحصول ٣٩٥/١٧٤، التبصرة ص٣٩٥، الإحكام للآمدي ٤/ ١٤٩. البرهان ٢/ ١٣٥٩، كشف الأسرار ٣/ ٢١٧، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد ٢/ ٢٨٧، المسودة ص٣٣٧، وأصول مذهب أحمد ص٣٩٤.

الثاني: أنه حجة مطلقاً. وهذا قول المالكية وأكثر الحنابلة وبعض الحنفية وهو قول الشافعي في القديم. انظر هذا القول وأدلته: شرح تنقيح الفصول ص٤٤٥، مختصر ابن الحاجب ٢/٢٨٧، المسودة ص٢٧٦، الفواعد والفوائد الأصولية ص٢٩٥، إعلام الموقعين ٢/ ٢٥٥، تيسير التحرير ٣/ ١٣٢، أصول السرخسي ٢/ ١٠٥، فواتح الرحموت ٢/ ١٨٦، تخريج الفروع على الأصول ص١٧٩، الإحكام لابن حزم ٢/ ١٨٧ المعتمد ٢/ ٥٣٩.

الشـــالث: أنه حجــة إن خالف القيــاس. انظر: المحصول ٢/٣/٣/٤، البــرهان ٢/١٣٦١، المسودة ص٣٣١، شرح تنقيح الفصول ص٤٤٥، كشف الأسرار ٣/٢١٧، إرشاد الفحول ص٢٤٣.

الرابع: أنه حجة إن انتشر بين الصحابة ولم يظهر مخالف.

وانظر: المحصول ٢/٣/ ١٧٤، نهاية السول ١٤٣/٣، الإبهاج ١٩٣/٣. والرسالة للشافعي وانظر: المحصول ١٩٣/٣، نهاية السول ١٤٣/١، الإبهاج ١٩٣٠. التحورة ص١٩٩٠، التحهيد ٣/ ٣٣١-٣٤٦، المعام ١٨٠١-٢٤٠، التبصرة ص٣٩٥، التحمهيد ٣/ ٣٣١-٣٤٦، المستصفى ١/ ٢٦٠-٢٧٤، أضواء البيان ٢/ ٢٧٤.

\X0X0X0X0X0X0X0X0X0X0X0X0X0X

القاعدة الرابعة والمثلاثون: وهي أن حجة التكليف التي تكون بها التكليف للعباد أربعة: وهي القرآن والسنة والإجماع والقياس الصحيح. وهذه هي أدلة التكليف (١) التي يكلف بها العبد فما ثبت بهذه الأدلة فإنه يعمل به.

وقوله: «أولها الكتاب» يعني بذلك القرآن الكريم (٢)، فإنه أصل الأصول فضما دلَّ عليه منطوقاً أو مفهوماً أو إشارة فإنه يجب الأخذ به، أي: يجب الاعتبار دليلاً.

ثم إن هذا الفعل الذي دل عليه الكتاب قد يكون واجباً (٣) وقد يكون مندوباً (٤)، وقد يكون مباحاً (٧). لكن مندوباً (٤)، وقد يكون مراهاً (١)، وقد يكون مباحاً (١). لكن المهم أن نعتبره دليلاً.

(١) الأدلة جمع دليل فعيل بمعنى فاعل، من الدُّلالة وهي فهم أمر من أمر.

والدليل في الاصطلاح: هو ما يمكن التـوصل بصحيح النظر فـيه ً إلى مطلّوب خبري. (مـذكرة أصول الفقه ص٩٧، شرح الكوكب المنير ٢/١، بيان مختصر ابن الحاجب ٢/١٣).

(۲) هو الكلام المنزل للإعجاز بسورة منه (نهاية السول ۲۱۸/۱) فخـرج بـ الكلام المنزل) الكلام النفساني، وكلام البشر. وخرج بـ (للإعجـاز) الأحاديث وسائر الكتب المنزلة، كالإنجيل، ومعنى (بسورة منه) أي أن الإعجاز يقع بأقصر سورة كالكوثر.

والمراد بالإعجاز: ارتقاؤه في البلاغة إلى حد خارج عن طوق البشر، ولهذا عجزوا عن معارضته عند تحديهم. وقيل في تعريف القرآن: هو الكلام المنزل على الرسول المكتوب في المصاحف المنقول إلينا نقلاً متواتراً. (إرشاد الفحول ص٢٩-٣٠). فخرج به (المنزل على الرسول المكتوب في المصاحف) سائر الكتب. وخرج به (المنقول إلينا نقلاً متواتراً) القراءات الشاذة. وقيل: القرآن: هو اللفظ المنزل على محمد عام المنتهي لابن الحاجب ٣٣).

(٣)،(٤)،(٥)،(٦) سبق تعريفهم.

(۷) المباح هو: ما لا يثاب على فعله ولا يعاقب على تركه. (البرهان ١٣١٣، المستصفى ١٦٢، المحصول ١٢٨، المسودة ص٥٧، نهاية السول ١٨٨، الحدود ص٥٥، شرح تنقيح الفصول ص١٢٨، العدة ١٦٧/١.

(الدليل الثاني) السنة (۱) ، يعني سنة الرسول علينه وهي إما قوله (۲) أو فعله (۳) ، أو إقراره (٤) . وكل هذا سنة لأن النبي علينه معصوم أن يقر أحداً على الخطأ .

(۱) السنة لغة: الطريقة والعادة والسيرة. (القاموس المحيط ٢٣٧/، المصباح المنير ١/٥٤٥) واصطلاحاً: ما صدر عن النبي عارض أغير القرآن من قول أو فعل أو تقرير. (شرح التلويح ٢/٢، إرشاد الفحول ص٣٣).

(٢) ويندرج تحته نوعان:

(أ) القول الصريح، كقوله عَلَيْكُ : «إنما الأعمال بالنيات».

(ب) ما فيه معنى القول، كقول الصحابي: (أمر رسول الله عَيْظِيلُم بكذا) و(نهى رسول الله عَيْظِيلُم عن كذا) فهذه صيغة فيها معنى القول، لأن الأمر والنهى إنما يقعان عادة بالقول.

ومن هذا قول الصحابي: (أُمرنا بكذا) ونُهينا عن كذا) على الأصح، وهــو مذهب الشافعيــة وغيرهم على أن الآمر والناهي رسول الله عَايِّكِي، خلافاً للحنفية. (تيسير علم أصول الفقه: ص١٢٦).

(٣) أنواع الأفعال النبيوية خمسة، وهي:

(أ) ما وقع من الأفعال استثالاً منه عَلِيَكِ لما أمر به كسائر أسته، مثل: إقامته الصلاة، وصومه رمضان وحجه البيت، ونحوها، فهذه أفعال تساوى فيها مع غيره من المكلفين، فليست داخله فيما يقال: قُصد به التشريع، بل يقال: قصد به الامتثال.

(ب) ما وقع من الأفعال جِـبلةً بحكم بشريته عَيَّلِكُم من قيامٍ وقعود ونوم وركــوب وسفر . . . الخ فحكم هذه الافعال أنها لا تعد من التشريع، لوقوعها في العادة من غير قصد أو بمقتضي الحاجة والضرورة.

(جـ) ما وقع من الأفعـال مقصوداً به التـعبّد لكنه قام دليل على اخـتصاصه به عَيْنَا الله دون أمتـه، كوصاله الصوم، وزيادته على أربع في الجمع بين النساء. فحكم تلك الأفعال بقاؤها على الخصوصية.

(د) ما وقع من الأفعال بياناً لمجمل في الكتاب، كـصفة الصلاة، والحج، فحكم هذا النوع من الأفعال أنها شرائع للأمة، فإنها مندرجة تحت عموم قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ كُرُ لَتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ﴾ (سورة النحل: ٤٤).

(هـ) ما وقع من الأفعال ابتداءً، وليس هو بواحد مما تقدم، فهذا قسمان:

١ ـ ما ظهر فيه قصد القربة، كصلاة التطوع وصدقة التطوع، ونحو ذلك، فلوضوح معنى القربة فيه فهو تشريع عام، قال تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو الله وَالْيَوْم الآخرُ وَذَكَرَ الله كَثيراً ﴾ (سورة الاحزاب: ٢١).

٢ ـ ما لم يظهر فيه وجمه القربة، فغايته أن يكون متردداً بين عبادة وعمادة، فمفاده على أقل تقدير
 إباحة ذلك الفعل للأمة حيث أن النبي عين فعله، والإباحة تشريع.

(٤) السنة التقريرية يقصد بها سكوت النبي عَيْنَا للهِ عَلَيْنَ وتركه الإنكار على قول أو فعل وقع بحضرته، أو في غيبته وبلغه، أو تأكيده الرضا بإظهار الاستبشار به أو استحسانه.

(والدليل الثالث) هو الإجماع (١) ، وهو إجماع هذه الأمة، وهو اتفاق مجتهدي هذه الأمة على حكم من الأحكام أو فعل من الأفعال.

فإجماع هذه الأمة حجة لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْد مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَولَّىٰ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾ (٢٠) (سورة النساء: ١١٥).

= ومن ذلك حديث عائشة وطي : أنها ذُكر عندها ما يقطع الصلاة، فقالوا: يـقطعها الكلب والحمار والمرأة، قالت: لقد جعلتمونا كلاباً؛ لقد رأيت النبي عائب مصلي واني لبينه وبين القبلة وأنا مضطجعة على السرير، فـتكون لي الحاجة فأكره أن أسـتقبله، فأنسلُ انسلالاً. (تيسير علم أصول الفقه ص١٣٥).

(١) الإجماع لغة: العزم. قال تعالى: ﴿فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ ﴾ (سورة يونس: ٧١)، أي: اعرفوا. (المصباح المنير ١/ ١٧١) القاموس المحيط ٣/ ١٥).

وللإجماع تعريفات أخرى غير الذي ذكره المصنف ـ رحمه الله ـ انظرها في: (اللمع ص٨٤، المستصفى الاجماع الإحكام للآمدي ١/ ١٩٥، المحصول ٢/ ١/ ٢٠، شرح تنقيح الفصول ص٢٢، مختصر ابن الحاجب ٢/ ٢٩، كشف الأسرار ٣٢، ٢٢، تيسير التحرير ٣/ ٢٢٤ شرح اللمع ٢/ ٦٦٥، شرح المنهاج ٢/ ٥٧٨، والعدة ٤/ ١٠٤، التمهيد لأبي الخطاب ٣/ ٢٢٤ الإيضاح ص٣٣، الحدود ص٣٦، الإبهاج ٢/ ٨٩، التلويح على التوضيح ٢/ ٤١، التمهيد للإسنوي ص٥٥، شرح الكوكب المنير ٢/ ٢١، الوصول ص١١، فواتح الوجيز ص١٦، إرشاد الفحول ص٧١، فواتح الرحموت ٢/ ٢١، الآيات البينات ٣/ ٢٨٧).

ويتنوع الإجماع إلى: إجماع صريح، وإجماع سكوتي. والإجماع الصريح إما قولي وإما عملي.

فالإجماع الصريح القولي: هو أن يثبت الاتفاق من جميع المجتهدين على حكم شرعي بالقول، وإبداء الرأي صراحة بفتوى أو قضاء.

والإجماع السكوتي: هو أن يقول بعض أهل الاجتهاد بقول، وينتشر ذلك في المجتهدين من أهل ذلك العصر فيسكتون ولا يظهر منهم اعتراف ولا إنكار، وفي حجيته مذاهب كثيرة.

انظر: (المستصفى ١/ ١٢١، الإحكام للآمدي ١/ ٢٨٢، شرح العضد ٢/ ٣٧، جمع الجوامع ٢/ ١٦٣، التقرير والتجير ٣/ ١٠١، فواتح الرحموت ٢/ ٢٣٢، كشف الأسرار ٩٤٨/٢، التلويح على التوضيح / ٤١). روضة الناظر ١/ ٣٨١، إرشاد الفحول ص٨٤).

(٢) قال في شرح المنهاج بعد ذكره الآية: "جمع بين مشاقة الرسول ومتابعة غير سبيل المؤمنين في الوعيد، فتكون متابعة غير سبيل المؤمنين محرمة فيجب اتباع سبيل المؤمنين، إذ لا مخرج عن اتباع غير سبيل المؤمنين واتباع سبيلهم فإذا كان الأول محرماً يكون الثاني واجباً. ١هـ (٢/ ٥٨٥).

ولقوله تعالى: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلاً ﴾ (سورة النساء:٩٥)، وقوله: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (سورة النساء:٩٥). يدل على أننا إذا أجمعنا على شيء فإنه حجة.

(والرابع القياس الصحيح) هو القياس الذي توفرت فيه شروط. أي شروط القياس (١). والدليل على أن القياس حجة قوله تعالى: ﴿اللَّهُ الَّذِي أَنزَلَ الْكَتَابَ

(۱) اختلف الأصوليون في تعريف القياس تبعاً لاختلافهم في أنه: هو دليل شرعي كالكتاب والسنة، نظر المجتهد أو لم ينظر، أو همو عمل من أعمال المجتهد فلا يتحقق إلا بوجوده؟ فمن ذهب إلى الأول كالآمدي، وابن الحاجب وغيرهما، عرفه بأنه: مساواة فرع الأصل في علة حكمه، أو ما يقرب من ذلك.

ومن ذهب إلى الثاني، كالباقلاني، والرازي والبيضاوي وغيرهم، عرفه بما يفيد أنه عمل من أعمال المجتهد، مثل تشبيه فرع بأصل لوجود العلة فيه أو: بذل الجهد في استخراج الحكم؛ أو: إثبات مثل حكم معلوم في معلوم في معلوم آخر لاشتراكهما في علة الحكم عند المثبت، واختاره البيضاوي. انظر تعريفات الأصولين للقياس في: (المحصول 7.777) المعتمد 7.079، البرهان 7.079، الإبهاج 7.099، اللمع 9.799، المنهاج 9.799، المستي 9.799، المعتمد 9.799، المستصفى 9.799، المعالم الأمدي 9.799، الأيات البينات 9.799، الأحكام للآمدي 9.799، المحر المحيط 9.799، ميزان الأصول للسمرقندي 9.799، المنخول 9.799، أصول السرخسى 9.799، الروضة 9.799، التمهيد لأبي الخطاب 9.799).

#### وللقياس أنواع:

منها: قياس الإخالة (الإيضاح ص ٣٤) ومنها: القياس الجلي (جمع الجوامع ٢/ ٣٣٩. شرح الكوكب المنير ٤/٧٠)، فواتح الرحموت (٢/ ٣٢٠) ومنها: القياس الخفي (تذكير الناس بما يحتاجون إليه من القياس للدكتور محمد الحفناوي ص٥٩، القياس للدكتور صلاح زيدان ص ٤٠) ومنها قياس الدلالة (شرح العضد ٢/ ٢٠٥، تذكير الناس ص ٢٥). ومنها: قياس الشبه (شرح المحلي على الورقات مع حاشية النسمات ص ١٤٧) ومنها: القياس الظني (نهاية السول 7/ 77، نبراس العقول ص ١٨٠، القياس لزيدان ص ١٤). ومنها: قياس العكس (شرح العضد =

القواعب الفقهيبة ٥٥

بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ ﴾ (سورة الشورى: ١٧) والميزان هو ما توزن به الأشياء، وكذلك الأمثال التي ضربها الله عز وجل فإن جميعها يقوم على القياس لأنها تشبيه شيء بشيء، وجاءت السنة كذلك بإثبات القياس مثل قوله عليه الصلاة والسلام لمن استفتته أن تصوم عن أمها نذراً. قال: «أرأيت لو كان على أمك دين فقضيته أكان يجزي عنها؟» قالت: نعم. قال: «فدين الله أحق أن يقضى»(١).

#### واحْكِمْ لِكِلِّ عَامِلِ بِنيَّتِهِ ﴿ وَاسْدُدُ عَلَى الْمُحْتَالَ بَابَ حِيلَتِه

القاعدة الخامسة والثلاثون: وهي أن لكل عامل ما نوى، والعمل يشمل القول والفعل بل ويشمل عمل القلب وهو إرادته. وهذه القاعدة \_ وهي الحكم على الإنسان بنيته مستفاد من قول النبي عليه الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى "(٢)، ولهذا يقرن العلماء كثيراً من الأشياء بالنية حتى في باب المعاملات.

وقوله: «واسدد على المحتال باب حيلته» يعني أن من أراد التحيل على محارم الله بما فعل فاسدد عليه باب الحيلة، وهي التوصل إلى اسقاط الواجب أو فعل المحرم بطرق خفية ظاهرها الإباحة وحقيقتها التحريم (٣).

<sup>=</sup> ٢٠٥/٢) ومنها: القياس في معنى الأصل (الإيضاح ص٣٣) ومنها: القياس القطعي (تذكير الناس ص٩١، الإبهاج ١٨/٣) ومنها: القياس المرسل (البرهان ١١٣/٢)، البحر المحيط ١١٤٨)

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: (١/ ٢١٢)، (٦/ ٤٢٩). وصححه الألباني: في صحيح النسائي برقم (٢٦٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: (٦٦٨٩). ومسلم: (١٩٠٧).

<sup>(</sup>٣) الحيلة: اسم من الاحتيال. وهي: التي تُحوِّل المرء عما يكرهه إلى ما يحبه. (التعريفات ص١٢٧). وقيل: الحيلة: تقديم عمل ظاهر الجواز لإبطال حكم شرعي وتحويله في الظاهر إلى حكم آخر. (الموافقات ٢٠١/٤).

مثال ذلك: من يهب ماله عند رأس الحسول فراراً من الزكاة، فإن أصل الهبة على الجواز، ولو منع الزكاة من غير هبة لكان ممنوعاً، فإن كل واحد منهما ظاهر أمره في المصلحة أو المفسدة، فإذا جمع بينهما على هذا القصد صار مآل الهبة المنع من أداء الزكاة، وهي مفسدة، ولكن هذا بشرط القصد إلى إبطال الأحكام الشرعية.

فمثال التحيل على إسقاط الواجب: أن يسافر الإنسان في رمضان من أجل أن يفطر. فنقول له: إن سفرك حرام وفطرك حرام ولا تنفعك هذه الحيلة. وهذا في حق الله عز وجل.

وقد تكون الحيلة في إسقاط حق واجب للمخلوق. مثل: أن يبادر المشتري للشخص الذي فيه الشفعة فيوقفه ليتحيل لإسقاط الشفعة على الشريك فهنا نقول: الوقف لا يصح والشفعة لا تسقط لأن عملك هذا حيلة لإسقاط واجب أخيك والحيلة لا تنفع.

وكذلك الحيلة على فعل المحرم، وهذا يوجد كثيراً في أبواب الربا. تجد بعض الناس لا يأتي الربا صريحاً، ولكنه يتحيل عليه كحالة العينة مثلاً<sup>(1)</sup>، بأن يبيع سلعة عائة إلى أجل ثم يشتريها بثمانين نقداً، فهذا كأنه أعطى ثمانين بمائة لكنه تحيل على ذلك بالعقد الصورى الذي عقده.

وتنقسم الحيلة إلى ثلاثة أقسام:

الأول: ما لا خلاف في بطلانه، كحيل المنافقين والمرائين.

ومثال ذلك: ما سجله القرآن الكريم على المنافقين الذين اتخذوا مسجد الضرار. وأيضاً الحيل على أخذ أموال الناس بالباطل وجعل ما ليس بشرعي لابساً المظهر الشرعي ومن ذلك قوله على الله على أخد متفرق ولا يُفرق بين مجتمع خشية الصدقة»، فهذا نهي عن الاحتيال لإسقاط الواجب أو تقليله. فهذه الحيل وأمثالها لا يستريب مسلم في أنها حرام من كبائر الإثم وأقبح المحرمات وهي من التلاعب بدين الله، واتخاذ آياته هزواً. (أعلام الموقعين ٣/ ٢٩١).

الثاني: ما لا خلاف في جوازه، كالنطق بكلمة الكفر حالة الإكراه.

قال تعالى: ﴿مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْد إِيمَانه إِلاَّ مَنْ أُكُرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مَنَ اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (سورة النحل: ١٠٦)، قال ابن القيم: فهذه وأمثالها هي الحيل التي أباحتها الشريعة وهي تحيلً الإنسان بفعل المباح على تخلصه من ظلم غيره وأذاه، لا الاحتيال على إسقاط فرائض الله واستباحة محارمه. (الطرق الحكيمة ص ٤١).

الشالث: ما لم يتبين بدليل قاطع موافقته لمقصد الشارع أو مخالفته، وهذا محل خلاف بين العلماء. (قاعدة سد الذرائع وأثرها في الفقه الإسلامي لمحمود حامد عثمان ص٧٢)

(١) للمصنف ـ رحمه الله ـ رسالة في هذه المسألة فارجع إليها.

فتقول له: أنت الآن أدركت إثم الربا وزدت على ذلك بالحيلة على فعل المحرم. ومن ذلك أيضاً التحيل لتحليل المرأة المطلقة ثلاثاً بأن يتـزوجها إنسان لا يرغب فيها، لكنه يريد أن يحللها لزوجها الأول ففي هذه الحال لا تحل الزوجة للأول لأن هذا احتال، والحيلة على شيء محرم لا تنفع.

# فَإِنَّمَا الْأَعِمَالُ بِالنِّيَّاتِ ﴿ ﴿ كُمَا أَتَّى فِي خَبَرِ الثُّقَاتِ

هذا البيت استدلال لقولنا في البيت السابق ـ واحكم لكل عامل بنيته . . وقد ذكرنا الحديث الدال عليه في البيت السابق وهو حديث «إنما الأعمال بالنيات» رواه البخاري ومسلم وغيرهما، وهو حديث عظيم توزن به الأعمال الباطنة، وحديث عائشة ولي ومسلم وغيرهما، وهو معلم أمرنا فهو رد» رواه مسلم (۱)، توزن به الأعمال الظاهرة، أي أن الأول ميزان لباطن الأعمال، والثاني ميزان لظاهر الأعمال، ولهذا قال العلماء رحمهم الله: أن الدين كله يدور على هذين الحديثين.

#### ويَحرُمُ الْمُضِيُّ فيمًا فسَدا ﴿ ﴿ اللَّا بِحَجِ وَاعتَمَا رَأَبُداً

القاعدة السادسة والثلاثون: وهي أن العبادة إذا فسدت فإنه يحرم المضي فيها، بل يجب قطعها والتخلي عنها لأن المضي فيها مع فسادها محادة لله عز وجل ولرسوله

مثال ذلك: رجل كان يصلي ثم أحدث في أثناء صلاته فإنه يحرم عليه أن يمضي في صلاته، بل الواجب أن ينصرف فإن استمر كان آثماً إلا في الحج والعمرة فإنه يجب المضي في فاسدهما.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

وفساد الحج يكون بالجماع قبل التحلل الأول، وفساد العمرة يكون بالجماع قبل التحلل منها فإذا فسدتا وجب المضي في الفاسد<sup>(۱)</sup> والقضاء<sup>(۲)</sup> من العام المقادم في الحج أو من حين انتهاء العمرة في العمرة، فلو جامع الإنسان في الحج ليلة العيد فهذا قد فسد حجه فيجب عليه إتمامه ثم يحج من العام القادم قضاء.

ولو جامع في العمرة بعد الطواف وقبل السعي فإنه يمضي فيها ثم يقضيها إذا فرغ منها لأنها فسدت بالوطء.

(١) الفاسد والباطل بمعنى واحد وهو: مضالفة الفعل ذي الوجهين الشرع، أي الفعل الذي يقع تارة موافقاً للشرع لاستجماعه ما يعتبر فيه شرعاً، وتارة مخالفاً لانتفاء ذلك، عبادة كان كالصلاة أو عقداً كالبيع. خلافاً لأبي حنيفة ـ رحمه الله ـ في قوله: مخالفة ما ذكر للشرع إن كانت لكون النهي عنه لأصله أي ما يتوقف عليه فهي (البطلان) كما في الصلاة بدون بعض الشروط أو الأركان، أو لوصفه فهي الفساد، كما في صوم يوم النحر للإعراض بصومه عن ضيافة الله للناس بلحوم الأضاحي التي شرعها فيه.

قال الإسنوي: والبطلان والفساد عندنا مترادفان، فنقول مثلاً: بطلت الصلاة وفسدت.

وقال أبو حنيفة: إنهما متباينان؛ فالباطل عنده: ما لم يشرع بالكلية، كبييع ما في بطون الأمهات. والفاسد: ما يشرع أصله، ولكن امتنع لاشتماله على وصف كالربا، فإنه مشروع من حيث إنه بيع، وممنوع من حيث إنه يعث وممنوع من حيث إنه يعثب لو تُركت الزيادة صح البيع.

وقال الفتوحي: والبطلان والفساد مترادفان، يقابلان الصحة، سواء كان ذلك في العبادات أو في المعاملات، فهما في العبادات: عبارة عن عدم ترتب الأثر عليها . . . وفرق أصحابنا وأصحاب الشافعي بين الباطل والفاسد في الفقه في مسائل كثيرة. اه.

انظر: (التمهيد ٥٩، شرح الكوكب ٢/٣٧١، القواعد والفوائد الأصولية ١١٠، الإحكام للآمدي ١١/١، التعريفات ٢١١، شرح تنقيح الفصول ٧٦).

(٢) القضاء: هو إيقاع العبادة بعد وقتها المعين لها شرعاً. فالإيقاع: جنس في التعريف يشمل القضاء والأداء والإعادة، وإضافة العبادة إلى الإيقاع يخرج المعاملة فلا توصف بقضاء ولا بغيره. وإيقاع العبادة بعد وقتها المعين لها شرعاً، قيد في التعريف مخرج للأداء فإنه: إيقاع العبادة في وقتها المقدر لها شرعاً مع كونها لم تسبق بأداء مختل، ومخرج للإعادة فإنها: إيقاع العبادة في وقتها بعد تقدم إيقاعها على خلل في الأجزاء، كمن صلى بدون ركن، أو في الكمال، كصلاة المنفرد. (نهاية السول ١/ ٩٠) الإبهاج ١/٧٦/، تقريب الوصول ص١٥٠٥).

القواعب الفقهيبة ٩٥

وقوله: «أبداً» فهذا من باب التأكيد، وكذلك نقول في المعاملات إذا باع بيعاً فاسداً فإنه يحرم المضى فيه ويجب رد المبيع إلى البائع والثمن إلى المشتري.

# ٤٥ - ( والنَفَل جَوِّز قَطَعهُ مَا لَمْ يَقَعْ حَجَّاً وعُمَرةً فَقَطْعُهُ امتَنَع )

القاعدة السابعة والثلاثون: أنه يجوز للإنسان أن يقطع النفل بعد الشروع فيه، لأن النفل (١) لا يجب بالشروع فيه. دليل ذلك: أن النبي علين الله الله الله الله على أهله فقال: هل عندكم شيء؟ فقالوا: نعم حكيسٌ. قال: أرينيه فلقد أصبحت صائماً، فأكل (٢).

وهذا قطع للنفل. هكذا استدل الفقهاء بهذا الحديث وعللوا ذلك بأن الصيام شرعاً هو الصيام المعروف للتعبد لله تعالى بالإمساك عن المفطرات من الفجر إلى الغروب. مع أنه يحتمل أن قوله: أصبحت صائماً. أي ممسكاً عن الطعام والشراب لأن الصيام يكون بمعنى الإمسام في اللغة. لكن رد هذا بأن: الألفاظ إذا اطلقت في الشرع فإنها تحمل على المعنى الشرعي.

لكن مع القول بجواز النفل يكره أن يقطعه إلا لغرض صحيح مثل أن ينتقل من مفضول إلى أفضل أو نحو ذلك. واستثنى المؤلف: الحج والعمرة فإنه لا يجوز قطعهما ولو كانا نفلاً لقوله تعالى: ﴿وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ (سورة البقرة:١٩٦١)، وكان هذا قبل فرض الحج.

<sup>(</sup>١) النفل: لغة: اسم للزيادة، ولهذا سميت الغنيمة نفلًا، لأنها زيادة على ما هو المقصود من شرعية الجهاد، وهو إعلاء كلمة الله وقهر أعدائه.

واصطلاحاً: مـا شرع زيادة على الفرائض والواجبات، وهو المسمَّى "بالمندوب والمستحب والتطور». (التعريفات ص٢١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: في كتاب الصيام (١٣)، باب جواز صوم النافلة بنية من النهار قبل الزوال، وجواز فطر الصائم نفلاً من غير عذر (٣٢) الحديث (١١٥٤/١٦٩).

والإثمُ وَالضَّمَانُ يُستقطانِ ﴿ وَالإَصْرَاهِ وَالنِّسْيَانِ اللَّهِ وَالإَصْرَاهِ وَالنَّسْيَانِ اللَّهِ اللَّهُ وَالإَصْرَاهُ وَالنَّسْيَانِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

القاعدة الثامنة والثلاثون: وهي أن إثم المعصية وضمان المتلف يسقطان بالجهل والإكراه والنسيان.

الجهل هو: عدم العلم سواء كان جهلاً بالحكم أو جهلاً بالحال (١).

والإكراه هو: الإلجاء إلى الشيء بفعله بدون اختيار (٢).

والنسيان هو: ذهول القلب عن شيء معلوم (٣). مثال النسيان: لو قتل الإنسان صيداً وهو محرم متعمداً فيكون عليه بذلك الإثم لأنه عصى الله حيث يقول الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْتُلُوا الصّيد وَأَنتُمْ حُرُمٌ و ﴾ (سورة المائدة: ٩٥) وعليه الضمان لقوله تعالى ﴿ فَجَزَاءٌ مَثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ (سورة المائدة: ٩٥)، ولكن لو فعل ذلك جاهلاً أو مكرهاً أو ناسياً فإنه لا إثم عليه ولا كفارة لقوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لا تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسيناً

<sup>(</sup>۱) الجهل في اللغة: نقيض العلم. (لسان العرب ٧١٣/١، المصباح المنير ١/٥٦، الصحاح / ١٦٦٣).

واصطلاحاً: هو تصور الشيء على خلاف ما هو به. وقيل: هو انتفاء العلم بالمقـصود في الأصح، وقيل: زوال المعلوم عن القوة الحافظة.

انظر هذه التعريفات وأنواع الجهل عند. (الشيرازي في اللمع ص٣، البرهان ١/ ١٢٠، الإرشاد ص٥، شرح جمع الجوامع ١/١٥١، غاية الوصول ص٢٣، شرح اللمع ١/١٥١، الآيات البينات ١/٢٢٦، التعريفات ص٨، شرح الكوكب ١/٧٧، تقريب الوصول ص٤٦، تشنيف المسامع ص١٩، الحدود للباجي ص٢٩، المحصول ١/١/١١، المنهاج ص١١، حاشية البناني ١/١٦١).

 <sup>(</sup>۲) وقيل في تـعريفه: هو عـبارة عن تهـديد القادر على مـا هدد غيره بمكروه عـلى أمر بحيث ينـتفي به الرضا. وقيل: هو فعل سوء يوقعه بغيره فيفوت رضاه أو يفسد اختياره مع بقاء أهليته. (الكليات/ص١٦٣).
 (٣) انظر: التعريفات ص١٦٧.

أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ (سورة البقرة: ٢٨٦) فقال الله تعالى قد فعلت \_ ولقوله: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ (سورة الأحزاب: ٥).

وفي الحديث: «إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»(١).

ثم استدل الناظم. فقال: «إن كان ذا في حق مولانا» يعني: إن كان هذا الإثم والضمان في حق الله فإنه يسقط بما ذكر.

وقـوله: «ولا تسقط ضماناً في حقوق للملا» يعني أن حقوق الخلق لا يسقط ضمانها بالجهل والنسيان والإكراه، فلو أن الإنسان أتلف مال شخص يظنه مال نفسه، فهذا جاهل ولكن عليه الضمان ويسقط إثمه لجهله، وكذلك لو نسي فأتلف مال غيره فلا إثم عليه لكن عليه الضمان، وكذلك لو أكره على إتلاف مال غيره فإنه لا إثم عليه ولكن عليه الضمان.

# وَكُلُّ مُستُلُفٍ فَسمَ ضُسمُ ونٌ إِذَا ﴿ ﴿ لَهُ يَكِنِ الْإِتْلَافُ مِن دَفعِ الأَذَى

القاعدة التاسعة والثلاثون: وهي أن كل متلف فإنه مضمون على متلفه سواء كان ذلك يتعلق بحق الله عز وجل أو يتعلق بحق الآدميين، فلو احتاج المحرم إلى صيد فاصطاده ليأكله ويدفع ضرورته فإنه يضمنه بالجزاء لكنه ليس بآثم لأنه مضطر، ثم استثنى من هذه القاعدة ما لم يكن ذلك لدفع أذاه فإن كان ذلك من أجل دفع أذاه فإنه ليس بمضمون، فلو أن صائلاً صال على شخص ولن يندفع إلا بالقتل فقتله فلا شيء عليه. حتى لو كان آدمياً صال عليك ولن يندفع إلا بالقتل فقتلته فلا شيء عليك لقول النبي عليا الله قال: أرأيت إن عليك لقول النبي عليا الله قال: أرأيت إن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: فـتح الباري (۹/ ۳۹۰ ط دار الفكر) والدارقطني ۱۷۱٪، وذكره المتقي الهندي في الكنز برقم (۳٤٤٥٨) والدر المنشور للسيوطي (۱/ ۳۷٦) وذكـره السهـمي في تاريخ جرجـان برقم (۳۵۷).

القواعب الفقهيسة

قتلته قال هو في النار. قال: أرأيت إن قتلني؟ قال: فأنت شهيد» (١) فلو صال على الإنسان \_ ضبع لياكله ولن يندفع إلا بقتله فله قتله ولا جزاء عليه، لكنه لا يحل أكله في هذه الحال.

#### وَيُضِمَنُ الْمِثْلِيُّ بِالْمُشْلِ وَمَا ﴿ اللهِ لَيْسَ بِمِثْلِيٌّ بِمَا قَدْ قَوْمَا

القاعدة الأربعون: لما ذكر الناظم أن المتلف مضمون على متلفه بيّن كيفية الضمان بهذا البيت. فقال: «ويضمن المثلى بالمثل الخ» يعني أن المثلي يضمن بمثله، فإذا أتلف إناء فإنه يضمنه بإناء مثله، وإذا أتلف قلماً فإنه يضمنه بقلم مثله وهلم جر، أما ما لا مثل له فإنه يضمن بالقيمة. أي: بما يساوي وقت الإتلاف، مثل طعام مطبوخ فيه لحم وفيه قرع وأشياء أخري ولا يمكن أن يكون له مثيل فهذا يضمن بقيمته وقت إتلافه لأنه إذا تعذر الأصل رجعنا إلى البدل.

# وكُلُّ مَا يَحْصُلُ مِمَّا قَدْ أَذِنْ ﴿ ﴿ فَلْيَسَ مُضَمُّوناً وعَكَسَهُ ضُمِنْ

القاعدة الحادية والأربعون: وهي أن المتلف الذي يحصل مما قد أُذن فيه فليس بمضمون. وما يحصل من شيء لم يؤذن فيه فإنه مضمون، وفي هذه القاعدة يقول الفقهاء ما ترتب على المأذون فليس بمضمون وما ترتب على غير المأذون فهو مضمون.

ويظهر هذا بالمشال: فلو أن رجلاً جنى على شخص فقطع كفه ثم تآكل الجرح حتى هلك، فإن الجاني يقتل إذا تمت شروط القصاص ولو أن شخصاً جنى على آخر فقطع كفه فاقتصصنا من الجاني وقطعنا كفه ثم تآكل الجرح ثم هلك الجاني فإنه لا يضمن لأن ذلك ترتب على فعل مأذون فيه وهو القصاص.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۲۰,۲۲۵) في الإيمان، باب الدليل على أن من قصد أخــذ مال غيره بغــير حق كان القاصد مهدر الدم في حقه وإن قتل كان في النار وأن من قتل دون ماله فهو شهيد.

القواعب الفقهيسة ١٣

#### فَمَا عَلَى المُحْسِنِ مِنَ سَبِيلِ ﴿ وَعَكَسُهُ الظَّالِمُ فَاسْتَمِعْ قَيلَى

القاعدة الثنانية والأربعون: وهي ما على المحسن من سبيل. يعني ليس عليه طريق يُلام به أو يضمن به لأنه محسن.

مشال ذلك: أعطى شخصاً وديعة يحفظها له ثم تلفت الوديعة بغير تعد منه ولا تفريط فإنه لا ضمان على المودع لأنه محسن. وقد قال الله تعالى: ﴿ مَا عَلَى المُحسنينَ مِن سَبِيلٍ ﴾ (سورة التوية: ٩١)، وعكسه الظالم المعتدي فإنه يضمن مثاله: الغاصب إذا غصب من شخص شيئاً ثم تلف هذا الشيء أو حصل فيه نقص، فإن الغاصب يضمنه لأنه ظالم.

وقد قال النبي عَايِّلِيْكُم : «**ليس لعرق ظالم حق**»<sup>(١)</sup>.

(۱) الحديث أخرجه أبو داود في الخراج حديث (٣٠٣٧) وصححه الألباني. وأخرجه الترمذي (١٣٧٨) والبيهقي في الكبرى (٩٩/٦) والشافعي في مسنده (٢٤٤). هذه الجملة الوجيزة من الكلمات الجامعة التي جرت على لسان النبوة ـ ومعناها: أن يغرس الرجل، أو يزرع، أو يبني، أو يحفر في أرض غيره بغير حق، وحينئذ، فإنه يؤمر بقلعه، أو هدمه إلا أن يرضي صاحب الأرض بتركه. (معالم السنن ١٢٥٥/، فتح الباري ٥/١٩).

وبناء على ذلك ذهب جمهور الفقهاء \_ وهو ظاهر الرواية عند الحنفية \_ إلى أنه يؤمر بقلع الشجر، وهدم البناء، تفريغ الأرض من كل ما أنشأ فيها، وإعادتها كما كانت (الموسوعة ٢٧٤٢٨).

\* قال ابن قدامة: لا نعلم فيه خلافاً. (المغني ٧٥ / ٢٧٩) وذلك لحديث عروة بن الزبير أن رسول الله عَيْلِينَا قسال: "من أحيا أرضاً ميتة فهي له، وليس لعرق ظالم حق» قال: "فلقد أخبرني الذي حدثني هذا الحديث، أن رجلين اختصما إلى رسول الله عَيْلِنَا ، غرس أحدهما نخلاً في أرض الآخر، "فقضى لصاحب الأرض بأرضه، وأمر صاحب النخل أن يخرج نخله منها "قال: فلقد رأيتها، وإنها لتضرب أصولها بالفئوس وإنها لنخل عم ما أي: طويلة. ولانه شغل ملك غيره، فيؤمر بتفريغه دفعاً للظلم، ورداً للحق إلى مستحقه. (المغنى ٥ / ٣٨٠).

قال الشافعية والحنابلة: عليه أرش نقصها إن كان، وتسويتها، لأنه ضرر حصل بفعله، مع أجرة المثل إلى وقت التسليم. (شرح المحلى ٣٩/٣، الروض المربع ٢٤٩/٢، الموسوعة ٢٨/٢٧٤).

والمالكية خيروا المالك بين قلع الشجر، وهدم البناء، وبين تركهما، على أن يعطى المالك الغاصب قيمة أنقاض الشجر والبناء مقلوعاً بعد طرح أجرة النقض والقلع، لكنهم قيدوا قلع الزرع بما إذا لم يفت، =

وقوله: «فاسمع قيلي» تكملة للبيت، ولكن فيه فائدة: وهي أنه ينبغي للإنسان أن يسمع ما يقال من العلم النافع.

# ثمّ العُقُودُ إِنَّ تَكُنُ مُعَ اوَضَه ﴿ فَحَرَرُنْهِ اوَدَعَ المُخَاطَرَهِ القَاعِدَةِ الثَالِثَةِ وَالأَرْبِعُونَ : وهي أن العقود تنقسم إلى قسمين :

(أ) قسم معاوضة مثل: البيع والإجارة، فيجب أن تحرر وأن تكون معلومة وأن تتم فيها الشروط المعروفة لأن كل واحد من المتعارضين يريد أن يكون حقه قائماً، وإذا كان هناك جهالة صار ذلك سبباً للنزاع بين الناس ولهذا قال: "فحررنها ودع المخاطرة" فتعقد عقد غرر فتحصل فيه المخاطرة بل يجب أن يكون معلوماً لأن النبي عليه المغرر (١).

# وَإِن تَكُن تَبَرُعًا أَو تَوثِقَهُ ﴿ ﴿ فَأَمْرُهَا أَحَفُّ فَادِرِ الْتَضْرِقَهِ

هذا البيت تتمة للبيت السابق.

وإن كان تبرعاً: يعني عقود تبرع كالهبات والصدقات وما أشبهها فأمرها خفيف، وعلى هذا فلو وهبت شخصاً شيئاً مجهولاً فلا بأس لأنه إن حصل على ما يريد فهو المطلوب وإن لم يحصل فلا ضرر عليه وكذلك التوثقة يعني الرهن أيضاً أمره أخف ولهذا يجوز أن يرهن ما لا يجوز بيعه كالشمر قبل بدو صلاحها لأنه لو قدر أنه ما حصل المطلوب فالحق باق ولهذا قال:

<sup>(</sup>١) عن أبي هريرة قال: نهى رسول الله عَيْنِكُم عن بيع الغرر، وعن بيع الحصا. الحديث رواه مسلم في البيوع حديث (١٥١٣) وأبو داود (٣٣٧٦) والترمذي (١٢٣٠).

X6X6X6X6X6X6X6X6X6X6X6X6X

#### لأنَ ذي إن حَصلَتْ فَمَ غُنْمِ \* ﴿ وَإِن تَفُتُ فَليسَ فيهَا مَغرَمُ

«لأن ذي» يعني: عقود التبرعات إن حصلت فمغنم، وإن لم تحصل فليس فيها مغرم ولذلك يسامح فيها بالجهل، فلو وهب الإنسان عبداً آبقاً فالهبة صحيحة لأنه إن حصل على هذا العبد فهو غانم وإن لم يحصل عليه فليس بغارم وكذلك بقية التبرعات كذلك التوثقة لأن الحق باق فإن حصلت التوثقة فهذا زيادة فضل وإن لم تحصل لم يضره شيء وهذا هو الفرق الذي طلب الناظم ملاحظته بقوله: «فادر التفرقة».

# وَكُلُّ مَا أَتَى وَلَمْ يُحَدِّ عِي الشَّرِعِ كِالحِرِزِ فَبِالْعُرِفِ احدُدِ

القاعدة الرابعة والأربعون: وهي من القواعد المهمة، وهي أن ما جاء في الكتاب والسنة مطلقاً بغير تحديد فإنه يرجع فيه إلى العرف (1) مثل الحرز: وهو ما تحفظ به الأموال، فإنه لم يحدد في الشرع فيرجع فيه إلى العرف وكذلك النفقات حددت بالعرف وأشياء كثيرة إذا لم يرد الشرع بالتحديد فإننا نرجع في ذلك إلى العرف.

<sup>(</sup>۱) **العـــرف هو**: ما استقـر في النفوس من جهة شهادات العـقول وتلقته الطباع السليــمة بالقبول. (الكليات ص٦١٧، والتعريفات ص١٩٣). والعرف قسمان:

<sup>(</sup>أ) عرف صحيح: وهو العادة التي لا تخالف نصاً من نصوص الكتاب والسنة، ولا تفوت مصلحة معتبرة ولا تجلب مفسدة راجحة.

مثاله: تعارف الناس على دفع أثمان المبيعات باستخدام بطاقات الدفع، وتعارفهم على بيع العملات وتعارفهم على التجارة بالأسهم . . . إلخ .

<sup>(</sup>ب) عرف فاسد: وهو العادة تكون على خلاف النص، أو فيها تفويت مصلحة معتبرة أو جلب مفسدة راجحة.

مشاله: تعارف الناس على الاقتراض من المصارف الربوية، وتعارفهم على إقامة مجالس العزاء، وتعارفهم على استعمال ألفاظ البذاء عند التلاقي. (تيسير علم أصول الفقه: ص٢١٢).

٦٦ الفقهيــة

#### منْ ذاكَ صِيغَاتُ العُقُودِ مُطلقاً ﴿ وَنجُوهَا فِي قَولِ مَنْ قد ْ حَقَّقا

ومن ذاك أي ما أطلقه الشرع ولم يحدده ألفاظ العقود كالبيع والإجارة والرهن والوقف. (مطلقاً) يعني حتى النكاح فإنه ليس له لفظ معين، بل كل ما دل على المقصود انعقدت به العقود. «ونحوها في قول من قد حققا» أي نحو ألفاظ العقود، أي أنه يرجع فيها إلى العرف وما يقتضيه اللفظ عُرفاً كصيغ الطلاق والخلع والإقرار وغيرها.

#### واجْعَل كَلَفْظ كُلُّ عُرْف مُطَّرد ﴿ وَهُ فَشَرْطُنَا العُرفي كَاللَّفظي يَرد

القاعدة الخامسة والأربعون: وهي أن الأعراف المطردة كالمشروط، فإذا جرت العادة بشيء معين فإنه يكون كالمشروط. فمثلاً: إذا استأجرت بيتاً للسكنى وأردت أن اجعل فيه شيئاً خلاف العادة فإن ذلك لا يجوز وإن لم يكن شرطاً علي ما الما العادة فإن ذلك لا يجوز وإن لم يكن شرطاً علي العادة فإن المطرد كالشرط اللفظي، فيكون معمولاً به، ولأن الشرط العرفي المطرد كالشرط اللفظي له حكمه فيكون معتبراً.

# وَشَرطُ عَقد كَونه من مَالِكِ ﴿ وَكُلُّ ذِي وَلايعة كَالمَالِكِ

القاعدة السادسة والأربعون: وهي أن جميع العقود لابد أن تكون من مالك، أي من يملك ذلك العقد فإن كان بيعاً فلابد أن العاقد مالك للمبيع، وإن كان إجارة فلابد أن يكون المؤجر مالكاً للمستأجر وهلم جرا.

«وكل ذي ولاية كالمالك»: يعني من له ولاية على الشيء بوكالة أو وصية أو غيرهما فإنه كالمالك أي عقده نافذ.

#### وَكُلُّ مَنْ رِضَاهُ غيرُ مُعتَبَر ﴿ ﴿ كَمُبَرِّئَ فَعِلْمُهُ لَا يُعتَبَر

القاعدة السابعة والأربعون: وهي أن من لا يعتبر رضاه لا يعتبر علمه، فكل إنسان لا يعتبر رضاه بالشيء فإنه لا يعتبر علمه لأنه إذا كان لا يعتبر رضاه فسوف يقع سواء

علم أم لم يعلم رضي أم لم يرضى. ومثلوا لذلك بطلاق المرأة فإن طلاق المرأة لا يعتبر رضاها به فلا يعتبر علمها فلو طلقها الزوج ولم تعلم المرأة بالطلاق وقع الطلاق. وعلى هذا فلو طلقها ثم حاضت بعد الطلاق ثلاث مرات وهي لم تعلم بالطلاق انقضت عدتها لأنه لا يشترط رضاها فلا يشترط علمها. وعكس ذلك كل من يعتبر رضاه تعتبر علمه لأنه لا يمكن رضاه إلا بالعلم.

مثال ذلك: لو زوج اخته بدون علمها لم يصح النكاح لأنه يشترط رضاها فلابد من علمها.

# وَكُلُّ دَعُوىَ لِفَسَادِ العَقْدِ ﴿ ﴿ مَعَ ادُّعَاءِ صِحْةِ لا تُجْدِي

القاعدة الثامنة والأربعون: وهي من القواعد العامة. يعني إذا تنازع في صحة العقد فادَّعي أحدهما صحة العقد وادَّعي الآخر فساده فإن دعوى الفساد لا تقبل.

مثال ذلك: لو عقد عقد بيع وتم العقد وحصل التقابض ثم ادعى البائع أن العقد وقع بعد نداء الجمعة الثاني فإنه لا تقبل إلا ببينة وهكذا كل عقد إذا اختلف المتبايعان فيه، فادعى أحدهما ما يقتضي صحته وادعى الآخر ما يقتضي فساده فالقول قول مدعى الصحة لأن هذا هو الأصل في العقود.

# وكُلُّ مَا يُنكِرِهُ الحِسُّ امنَعَا ﴿ ﴿ سَمَاعَ دَعْواهُ وَضدَّهُ اسمَعًا

القاعدة التاسعة والأربعون: وهي من القواعد العامة في الدعاوى أن كل ما ينكره الحس فلا تسمع الدعوى فيه. يعني القاضي لا يلتفت إلى دعوى المدعي في ذلك ولا يهتم به ولا يرفع به رأساً، فلو ادَّعى شخص له عشرون سنة أن شخصاً له أحد عشر سنة ابْناً له فإنها لا تُسمع هذه الدعوى لأنه لا يمكن أن يولد لشخص من تسع سنين، وكذلك لو ادعى أن شخصاً من المشرق اعتدى على شخص من المغرب وهو حين اعتدائه موجود في المغرب. فإن هذه الدعوى لا تُسمع أصلاً لأنها تخالف الحس.

وأما ما كان بعيداً ولكنه ممكن فإن الدعوى فيه تُسمع، ثم ينظر لما يقتضيه الحكم فيما بعد من بينة أو نكول أو نحو ذلك.

#### بَينَ لَ الْسَرِمُ لِكُلُّ مُستَعِي ﴿ وَمُنْكِراً الْسَرِمِ يَمِينَا تُطعِ

القاعدة الخمسون: هي من القواعد التي ذكرها النبي عَلَيْكُم ذكرها الناظم بعد قوله فيما سبق أن من ادعى شيئاً لا يمكن فإنها لا تسمع دعواه. ذكر هذا البيت لبيان أن من ادعى شيئاً ممكناً فإنها لا تقبل دعواه إلا ببينة، والفرق بين سماع الدعوى وقبولها. أن عدم السماح يعني أن القاضي لا يلتفت إلى دعوى المدعي ولا يهتم به، وأما عدم القبول ف معناه: أن القاضي يسمع الدعوى وينظر ف يها ثم يجريها على حسب القواعد.

ففي هذا البيت بيَّن الناظم أنه لابد لكل مدع من بينة فقال: بينة ألزم لكل مدعي . . . إلخ . يعني: ألزم المنكر اليمين «تُطع» أي تطع ما جاء به الشرع وهو قول النبي عَلَيْكُم: «البينة على المدعي واليمين على من أنكر»(١).

مثال ذلك: لو ادعى زيد على عمرو ديناً فأكر عمرو. قلنا لزيد: ائت ببينة فإن أتى ببينة حكم له بها لا بدعواه. لأن دعواه سبب وليس مقتضياً للحكم وإن لم يأت ببينة قيل للمنكر احلف، فيإن حلف برئ وإن لم يحلف قضى عليه بالنكول. ،وهل ترد اليمين على المدعى، إذا نكل المنكر في ذلك؟ قولان للعلماء: فمنهم من قال لا ترد ومنهم من قال ترد. والصحيح: أن هذا راجع إلى القاضي فإن رأى أن يردها إلى المدعي لاتهامه إياه بالكذب فلابأس وإلا في الأصل أن المنكر إذا نكل عن اليمين قضى عليه وكذلك لو ادعى زيد على عمرو عيناً بيده. أي بيد عمرو فقال عمرو: هي لي. وقال المدعى: هي لي.

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه الترمذي (۱۳۲۱) والبيهقي (۸/ ۲۷۹) والبغوي في شرح السنة (۱/۱۰) والترميذي في مشكاة المصابيح (۳۷۹۹) والمتقي الهيندي في كنز العمال (۱۵۲۸۲) والسيوطي في جمع الجوامع (۱۰۳۷) والشافعي في مسنده (۱۹۱).

X0X0X0X0X0X0X0X0X0X0X

قلنا للمدعي: هات بينة. فإن أتى ببينة تشهد أنها له. فهذا هو المطلوب ويحكم له بها وإن لم يأت ببينة قيل للمدعى عليه \_ وهو المنكر \_ احلف فإذا حلف فهي له وإن نكل قضي عليه بالنكول وفي رد اليمين على ما سبق من الخلاف<sup>(۱)</sup>.

#### كُلُّ أُمِينَ يَدَّعِي السرَّد قُسبِل ﴿ اللَّهُ مَا لَم يَكُنْ فِيمَا لَهُ حَظٌ حَصَل

القاعدة الواحدة والخمسون: أن الأمين وهو الذي حصلت العين بيده بإذن من الشارع كولي اليتيم أو من المالك كالوكيل والوصي والناظر إذا ادَّعي الرد. أي أنه رد

(۱) من الملاحظ أن هذه القاعدة العظيمة ينبني عليها عدد من القواعد الفقهية القضائية ولاسيما قولهم: (الأصل براءة الذمة) باعتبار كون المدعى عليه بريئاً من دعوى المدَّعي، كان القول قوله عند عدم توافر البينة، فإذا اختلفا في قيمة المتلَف والمغصوب، فالقول قول الغارم، لأن الأصل البراءة عما زاد عن قوله. (الموسوعة ١٩٤/١٢).

وأرشد إلى هذا المعنى الإمام المازري في شرح قوله على الله على الناس بدعواهم لادَّعى الناس دماء رجال وأموالهم، ولكن اليمين على المدعى عليه» إذ يقول: «اليمين في الشريعة على أقوى المتداعيين سبباً، ولما كان الأصل عدم الأفعال والمعاملات استصحبنا ذلك، فكان القاتل بما يطابق هذا الأصل هو المدعى عليه، فوجب تصديقه، ولكن لم يقتصر الشرع على الثقة بهذا الأصل في كثير من الدعاوى حتى أضاف إليه يمين المدعى عليه المتمسك بهذا الأصل لتتأكد غلبة الظن بصدقه. (المعلم بفوائد مسلم أضاف إليه يمين المدعى عليه المتمسك بهذا الأصل لتتأكد غلبة الظن بصدقه. (المعلم بفوائد مسلم المراح).

ونخلص من ذلك إلى أن التشريع الحكم جعل القول قول المدعى عليه عند فقدان البينة من طرف المدعي، مع كذب كل منهما ممكن، لأن الأصل براءة ذمة المدعى عليه من الحقوق. (عدة البروق في الجموع والفروق للونشريسي ص٤٨٢).

هذا، وإن تمييز القاضي المدَّعي من المدعى عليه يعتبر من أهم الأمور التي تعينه على إصابة الحق في الأحكام التي يصدرها، ذلك أن الشارع جعل عبء الإثبات في الدعوى على المدَّعي، وعبء دفعها باليمين على المدعى عليه إن لم يستطيع المدعي إثباتها بالبينة.

وهذا الأمر هو مدار القضاء وعموده، إذ بعد تحققه لا يبقى على القاضي سوى تطبيق القواعد المعروفة في البينات والترجيح، لذلك اجتهد الفقهاء في وضع الضوابط التي تعين القضاة على التمييز بينهما، واختلفوا في ذلك. وللتفصيل انظر: الموسوعة ٢/٢٧٦-٢٧٦، الذخيرة ٥/٥٥٦، الوجير للغزالي ٢/٢٦، مغني المحتاج ٤/٤٦٤، قواعد الأحكام ٢/٣٣، شرح الجلل المحلي ٤/٣٣٦، الأشباه والنظائر للسيوطي ص٧٠-٧١، المبسوط ١٩/٢١، بدائع الصنائع ٢/٢٢٦، المغني ٩/٢٧٢).

. V

العين إلى صاحبها فإنه يقبل قوله في الرد إلا إذا كان الحظ لنفسه. أي لنفس من هو بيده فإنه لا يقبل قوله في الرد حتى يأتي ببينة، ولهذا قال: «فيما لم يكن له في حظ حصل» أي فيما للمدعي فيه أي: نصيب فإنه لا يقبل قوله في الرد.

مثال ذلك: رجل استعار من شخص حاجة ثم ادعى المستعير أنه ردها إلى المعير فإنه لا يقبل قوله لأنه أخذ ( )(١) لنفسه.

#### وأطْلَقِ القَبُولَ في دَعُوى التَّلَف ﴿ وَكُلُّ مَنْ يُقَبِلُ قَوْلُهُ حَلَفُ

القاعدة الثانية والخمسون: أن كل من ادعى التلف وهو أمين فدعواه مقبولة مطلقاً إذا كان أميناً وحصلت العين بيده بإذن من الشارع أو بإذن من المالك، فقوله مقبول إذا ادعى التلف لكن لابد من اليمين.

وقوله: «وكل من يقبل قوله حلف» هذه هي القاعدة الثالثة والخمسون. وهي أن كل من يقبل قوله فإنه يحلف.

مثال: رجل أودعته مالاً فادعى أنه تلف فيقبل قوله لكنه يحلف رجل آخر أعرته حاجة من الحوائج ادعى أنها تلفت فيقبل قوله أيضاً لكنه يحلف وهكذا كل من كانت العين بيده بإذن من الشارع أو من المالك فإنه يقبل قوله في التلف.

#### أدُّ الأمَـانَ للذي قَـد أمَّنكُ ﴿ وَلا تَخُنُ مَنْ خَانَ فَهُوَ قَدْ هَلكُ

القاعدة الرابعة والخمسون: مأخوذة من قول النبي على الله الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك (٢)، فإذا أعطاك إنسان وديعة مائة ريال مثلاً وكان عنده لك مائة ريال قد جحدها، فلا يجوز لك أن تنكر هذه المائة لأنه جحدك حقك وخان بل أد

<sup>(</sup>١) غير واضحة بالأصل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد: ٣/٤١٤، وأبو داود (٣٥٣٤) وصححه الألباني.

الأمانة له. وهو كما في البيت «قد هلك» فيكون الأمر عليه. أي عليه الوزر وأنت لك الأجر لأن بهذا تستقيم أموال الناس. ولو قلنا كل من خانك فخنه لكان الناس يأخذ بعضهم بعضاً ولا تتم الأمور.

# وَجَائِزُ أَخُدُكُ مَالاً اسْتُحِقْ ﴿ ﴿ شَرْعَا وَلُوْ سِراً كَضَيفٍ فَهُو حَقْ

القاعدة الخامسة والخمسون: وهي أنه لما ذكر الناظم أنه لا يجوز أن تخون من خانك بيَّن أنه يستئنى من ذلك ما استحقه الإنسان بسبب ظاهر فإن له أن يأخذ من مال من منعه سراً أو علناً وذلك مثل الضيف: الضيف له حق على مضيفه. لقول النبي علي الله الله واليوم الآخر فليكرم ضيفه» (١)، وإذا امتنع المضيف عن حق الضيف، فللضيف أن يأخذ من مال المضيف ما يكفيه بالمعروف لأن هذا سببه ظاهر ولا تقع فيه الخيانة ولا العوض.

ومثل ذلك: النفقة إذا وجب لأحد على أحد وامتنع من وجبت عليه فإن لمن له النفقة أن يأخذ من مال الممتنع ما يكفيه لأن النبي على أذن لهند بنت عقبة أن تأخذ من مال أبي سفيان ما يكفيها وولدها بالمعروف ويكفي حين قالت له: إن أبا سفيان رجل شحيح لا يعطيني من النفقة ما يكفيني ويكفي ولدي أو قالت بنبي. قال: «خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف» (٢).

#### قَدْ يشبت الشيءُ لِغَيْرِهِ تَبَعْ ﴿ وَإِن يَكُن لُواسَ تَقلَّ لامْ تَنَعْ

القاعدة السادسة والخمسون: وهي أن الشيء قد يثبت تبعاً لغيره. نص عليها الفقهاء رحمهم الله، فقالوا: يثبت تبعاً مالا يثبت استقلالاً . . . وهذه مأخوذة من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى: (١٠ ٦٠). ومسلم: (٧٧/٤١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخارى: (٥٣٦٤). ومسلم: (٧/ ١٧١٤)

أمثلة جاء بها الشرع منها الحامل فإن بيع حملها مفرداً لا يجوز لأن النبي عليه المحت عن ذلك، لكن لو بيعت وهو حامل صح البيع لأنه كجزء من أجزائه ولهذا لو قالت: بعتك هذه الشاة وحملها لم يصح البيع لأنه أفرده عن أمه بهذه الصفة.

# كَحَامِلِ إِن بِيعَ حَملُها امتَنَعْ ﴿ ﴿ وَلُو تُبَاعُ حَامِلاً لَمْ يَمتَنِعْ

يعني أنه لو بيع حملها وحده امتنع ـ وقولنا «ولو تباع حاملاً لم يمتنع» وقوله «حاملاً» حال من نائب الفاعل المستتر في قوله «ولو تباع» ولا يصح المعنى لو جعلتها نائب الفاعل. وهذا المثال منطبق تماماً على ما قلنا من أنه يشبت تبعاً ما لا يثبت استقلالاً وكذلك اللبن في الضرع لو بيع وحده امتنع ولو بيعت شاة فيها لبن لم يمتنع.

# وَكُلُّ شَرِطٍ مُ فَسِدِ للعَقْدِ ﴿ ﴿ يُذِكُّرهِ يُفْسِدُهُ بِالقَصْدِ

القاعدة السابعة والخمسون: أن كل شرط يُفسد العقد بالذكر يُفسده بالنية. ومثلوا لذلك بنكاح المحلل وهو أن يتزوج امرأة طلقها زوجها لسابق ثلاث تطليقات فلا تحل له إلا بعد زوج فإذا شرط عليه في العقد أن يطلقها إذا جامعها فالنكاح فاسد وكذلك لو نوى بلا شرط فالنكاح فاسد لقول النبي عليه النبي عليه الأعمال بالنيات وإنما لكل امرىء ما نوى "(1) ولهذا قال الناظم:

# مِثْلُ نِكَاحٍ قَاصِدِ التَّحْليلِ ﴿ وَمَن نَوَى الطَّلاق للرَّحِيل

هذا مثال للبيت السابق . . وقوله: «ومن نوى الطلاق للرحيل» يعني من نوى النكاح إلى أن يرحل . وهذا في الإنسان الغريب يتنزوج امرأة في بلد الغربة بنية أن

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

يطلقها إذا رجع إلى أهله فإنه في هذه الحال يكون نكاحه فاسداً كما لو شرط ذلك عند العقد كنية التحليل لقول النبي عليسلم: «إنما الأعمال بالنيات .....».

### 

هذا البيت كالاستثناء مما سبق لما ذكر أن قصد المحرم كفعله ذكر أن من جهل قصد صاحبه فإن العقد ليس فاسداً من جانبه.

مثال ذلك: نكاح التحليل: الزوج نوى التحليل والمرأة ووليها لم ينويا ذلك ولم يطلعا على نيته فالعقد في حقهم ليس بفاسد ولكنه فاسد في حق الزوج. وهكذا أيضاً يقال فيمن تحيل على الربا وقصد الربا عن طريق الحيلة وصاحبه الذي عامله لم يعلم بذلك فإنه يكون حراماً في حق من تحيل غير حرام في حق من لم يعلم.

## لأنَّه لا يَعْلِمُ الدي أسرر الله فأجْري العَقد عَلى مَا قَد ْظَهَر

لأنه: أي صاحب من نوى بعقده المحرم لا يعلم عما أسرَّه من النية الباطنة فأجرى العقد على ما قد ظهر لأن الأحكام تجري في الدنيا على ظاهرها بخلاف الآخرة فإنها تجري على البواطن لقول الله تعالى: ﴿ أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْتُو مَا فِي الْقُبُورِ ① وَحُصَّلَ مَا فِي الصَّدُورِ ﴾ (سورة العاديات: ٩-١٠). ولقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ (٨) يَوْمُ تُبْلَى السَّرَائرُ ﴾ (سورة الطارق: ٨-٩).

# والشَـرْطُ والصُّلحُ إذا مَـا حَلَّلا ﴿ ﴿ مُحَرَّمَـاً أَوْ عَكُسُهُ لَنْ يُقْبَلا

القاعدة الثامنة والخمسون: قوله: «إذا ما حللا» ما: زائدة، وزيادة (ما) بعد (إذا) (١) مطردة كثيراً كما في قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ

\_\_\_

<sup>(</sup>١) غير موجودة بالأصل ولعل السياق يقتضيها.

وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ ﴾ (سورة نطلت: ٢)، أي حتى إذا جاءوها. وكذلك ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ (سورة الشورى: ٣٧) وكذلك في هذا البيت زائدة والمعنى أن الشرط (١) والصلح (٢) إذا حللا محرماً أو عكسه بأن حرما حلالاً فإنهما لم يقبلا لقول النبي عَلِينا السلمين «المسلمون على شروطهم إلا شرطاً أحل حراماً أو حرم حلالاً، والصلح جائز بين المسلمين إلا صلحاً أحل حراماً أو حرم حلالاً» (عكل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل وإن كان مائة شرط) .

(۱) الشرط: هو ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته. وذلك كالوضوء بالنسبة للصلاة، وحضور الشاهدين لعقد النكاح، فالوضوء شرط لوجود الصلاة الشرعية التي يترتب عليها آثارها من كونها صحيحة مجزئة مبرئة للذمة، وليس الوضوء جزءاً من حقيقة الصلاة، وقد يوجد الوضوء ولا توجد الصلاة، وحضور الشاهدين في عقد النكاح شرط لوجوده الشرعي، وقد يحضر الشاهدان ولا ينعقد النكاح.

انظر في تعريف الشرط: (شـرح تنقيح الفصول ص٢٨، أصول البزدوي ٢/ ١٧٢، أصـول السرخسي / ٣٠٢).

- (٢) الصلح: عقد يرفع النزاع. (التعريفات ص٩٦).
- (٣) رواه البخاري: معلقاً في صحيحه ٤٥١/٤، كتاب الإجارة، باب أجر السمسرة. والترمذي: ٣/ ٦٣٥. وابن ماجه: (٢٣٥٣).
- (٤) رواه البخاري: (٢٥٦١) كتاب المكاتب، باب ما يجوز من شروط المكاتب. وهذا الحديث صريح في إبطال كل شرط لا سند له، ولا أصل له من شرع الله تعالى، ومقتضى هذا الحديث أنه يجب الالتزام والوفاء بجميع الشروط والعهود، ما لم يكن فيها ما يعارض النص الصريح. وتنبع أهمية هذا الأصل من حيث إن تحقق الشرط المتفق عليه بين المتعاقدين هو الذي يستجيب لحاجتهما، وينسجم مع مصلحة العقد. وهذا يتفق مع مبدأ العدل الذي يعتبر من ركائز الشرع الحكيم. والشرط نوعان:
  - (أ) الشرط الصحيح: وضابطه عند الحنفية: اشتراط صفة قائمة بمحل العقد وقت صدوره.
  - أو اشتراط ما يقتضيه العقد، أو يلائم مقتضاه، أو اشتراط ما ورد في الشرع دليل بجواز اشتراطه.
- أو اشتراط ما جرى عليه التعامل. وضابطه عند المالكية: اشتراط صفة قائمة بمحل العقد وقت صدوره. أو اشتراط ما يقتضيه العقد، أو اشتراط ما لا يقتضيه العقد ولا ينافيه. (الموسوعة ٢٦/١١).
- (ب) الشرط الفاسد: وضابطه عند الحنفية: اشتراط أمر يؤدي إلى غرر غير يسير، أو اشتراط أمر محظور، أو اشتراط ما لا يقتضيه العقد وفيه منفعة لأحد المتعاقدين، أو للمعقود عليه، ولا يلائم مقتضى العقد، ولا مما جرى عليه التعامل بين الناس، ولا مما ورد في الشرع دليل جوازه.

القواعب الفقهيسة ٧٥

XoXoXoXoXoXoXoXoXoXoX

فإذا اشترط شرط في عقد ولم يُحلِّل هذا الشرط حراماً أو يُحرِّم حلالاً فهو صحيح فإن شككنا في ذلك فالأصل الصحة حتى يقوم دليل على أن هذا الشرط مخالف للشرع.

## وَكُلُّ مَ شَخُولٍ فليسَ يُشُخَلُ ﴿ وَالْمَالِهِ يَنْشَخِلُ

القاعدة التاسعة والخمسون: مثال هذه القاعدة لو رهن الإنسان بيته لشخص ثم أراد أن يرهنه لشخص آخر فإنه لا يصح الرهن الثاني لأننا لو صححنا الرهن الثاني لأسقطنا الرهن عن الأؤل وعلم من قوله «بمسقط إلخ» أنه لو شغله بما لا يسقط الأول فإنه يصح مثاله أن يبيع بيته المستأجر، فإن البيع صحيح لأنه لا يسقط حق المستأجر.

# كَمُبدلِ فِي حُكْمِهِ اجْعَلْ بَدَلا ﴿ ﴿ وَرُبَّ مَ قَصْلُول يَكُونُ أَفَ ضَلا

القاعدة الستون والواحد والستون: الأول: أن المبدل لـه حكم المبدل. وإليـه أشار بقوله: «كمبـدل في حكمه اجعل بدلا» وله أمثلة كثيرة منهـا: التيمم بدلاً عن طهارة الماء فيجعل له حكمـه فيما يستباح بالمـاء أي بطهارة الماء ـ فيستباح بطهـارة التيمم ما يستبـاح بطهارة الماء وترتفع ( )(۱) بطهارة التيمم كـما ترتفع بطهارة الماء، لكن إن زال مبـيح التيـمم وجب استـعمال الماء وعلى هـذا فلو تيمم المريض قـبل دخول الوقت الصلاة ولم يحدث لم يجب عليه إعادة التيمم كالطهارة بالماء.

القاعدة الثانية: في هذا البيت وهي قوله: «ورب مفضول يكون أفضلا» يعني ربما يعرض للمفضول ما يجعله أفضل من الفاضل وهذا أيضاً له أمثلة فمثلاً قراءة

<sup>=</sup> وضابطه عند المالكية: اشتراط أمر محظور، أو أمر يؤدي إلى غرر، أو اشتراط ما ينافي مقتضى العقد. (الموسوعة ١٣/٢٦).

وللتفصيل انظر: مجموع الفتاوي ٢٩/ ١٤٨ - ١٥٠، نظرية الشروط للدكتور الشاذلي ص٢١٤ المدخل الفقهي ١/ ٤٧٨-٤٧٩، كشاف القناع ٣/ ٤٥١.

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل.

٧٦ القواعب الفقهيبة

القرآن أفضل الذكر وإذا أذن المؤذن وتابعه القاريء كانت متابعته أفضل من قراءة القرآن لأن المتابعة حكم مقرون بسبب فإذا أخره عن سببه فاتت مشروعيته. والقرآن وقته موسع فصارت إجابة المؤذن أفضل من قراءة القرآن.

# كُلُّ اسْتدامَة فَأَقَوَى مِن بَداً ﴿ وَ فِي مِثِلُ طَيِبِ مُحرِم ذَا قَد بَداً

القاعدة الثانية والستون: وهي أن الاستدامة أقوى من الإبتداء. ومثلوا لذلك بأمثلة منها: أن الطيب للمحرم تجوز استدامته ولا يجوز ابتداؤه. بمعنى أن المحرم إذا تطيب عند الإحرام وبقى على بدنه بعد الإحرام فإن ذلك جائز لقول عائشة وطيعها: «كأني انظر إلى وبيض المسك في مفارق رسول الله عليها وهو محرم».

ولأن هذه استدامة ولو أراد أن يتطيب ابتداءً لم يجز.

ومثال ذلك أيضاً: لو راجع الرجل زوجته وهو محرم كان ذلك جائزاً لأن الرجع استدامة ولو أراد أن يعقد نكاحاً وهو محرم لم يصح النكاح لأنه ابتداء الدليل قوله: ﴿ اللهِ اللهُ ال

### وَكُلُّ مَعلوم وُجُ وداً أو عَدَم ﴿ وَالْصِلُ أَن يَبقى عَلى مَا قَد عُلِم

القاعدة الثالثة والستون: وهي أن كل ما كان معلوماً عدمه أو معلوماً وجوده فالأصل بقاؤه على ما قد علم أي: على ما كان عليه. وعبر بعضهم عن هذه القاعدة بقوله: الأصل بقاء ما كان على ما كان (١).

<sup>(</sup>١) هذه قاعدة جليلة معروفة، وهي فقهية أصولية، ولذا تعرض لها الأصولين في كتبهم تحت عنوان (الاستصحاب) في إطار موضوعات الأدلة المختلف فيها.

يقول الإمام الونشريسي المالكي: الأصل بقاء ما كان على ما كان، وهو المسمى في العرف الأصولي باستصحاب الحال، وهو أصل الشريعة تدور عليه مسائل وفروع. (المعيار المعرب ٤٢٤/٤).

وهذا ما أشارت إليه (المجلة) لدى بيان بعض المصطلحات المنوطة بالبينات كما في النص الآتي: (تحكيم الحال، يعني: جعل الحال الحاضر حكماً هو من قبيل الاستصحاب، والاستصحاب هو الحكم=

ولهذا أمثلة كثيرة لا تحصى: في الطهارة والزكاة والصلاة والصيام والحج وفي البيوع والأنكحة وفي غيرها. فمثلاً إذا كان الإنسان متوضئاً وشك هل أحدث أو لا. فعندنا شيء معلوم وشيء مشكوك فيه. فالمعلوم هو الطهارة، والمشكوك فيه هو الحدث فالأصل أن يبقى على ما قد علم، أي على الطهارة حتى يتيقن زوالها وكذلك لو كان محدثاً وشك هل تطهر أم لا؟ فإننا نقول: الأصل أنه باق على ما علم وهو الحدث حتى يتيقن الطهارة وكذلك يقال في الصلاة لو كان عليه صلاة مقضية وشك هل قضاها أم لا؟

فنقول: وجوب قضائها معلوم وبراءة الذمة مشكوك فيها. وعلى هذا فيلزمه أن يقضي. وكذلك في الزكاة لو شك هل أدى زكاة ماله أم لا؟ فعندنا شيء معلوم وهو أنه لم يزك، وشيء مشكوك فيه وهو أنه زكى فيسقى على ما كان معلوماً \_ وهو عدم الزكاة فيجب عليه أن يؤديها.

<sup>=</sup> ببقاء أمر محقق غير مظنون عدمه، وهو بمعنى إبقاء ما كان على ما كان). (المجلة العدلية م/١٦٨٣) وهي قاعدة عريقة متداولة في مصادر الفقه الإسلامي، عبر عنها العلماء بصياغات متقاربة، ومنها ما ورد

عند الإمام السرخسي في النصوص التالية: \_ ما عـرف ثبوته فالأصل بقاؤه، واستصحاب الحال إنما يجوز بقاؤه والعمل به فيما لم يتـيقن بزواله.

ـ ما غــرف ببونه قالا صل بفاؤه، واستضحاب الحــان إلما يجوز بفاؤه والعــمل به قيما لم يسيفن برواله. (المبسوط ٢٧/١٧).

ـ ما عرف ثبوته فالأصل بقاؤه، ويجب التمسك به حتى يعلم خلافه. (السابق ١٨/ ١٤٢).

ـ ما ثبت فهو باق من غير دليل منفي حـتى يقوم الدليل. (السابق ١٠٤/١٣)، أي: على تغيره. وليس بخاف أنها وثيقة الجذور بالقاعـدة الكبرى: (اليقين لا يزول بالشك) ويكشف النظر في التفاريع الواردة تحت القاعدتين عن مدى الارتباط القائم بينهما.

وتبين من النصوص المذكورة آنفاً \_ ويتجلى ذلك بمزيد من الفروع \_ أن القاعدة تدل على دوام الحكم الثابت \_ في وقت ما \_ مستمراً، ما لم يوجد دليل يغيره، مثل ثبوت الملك، ودوامه عند جريان السبب المقتضي المستدعي له إلى أن يثبت معارض راجح من سبب ناقل للملكية، أو غيره فيرفع الحكم القائم.

ولها أمـثلة متوافرة لا تقف عنـد حد، فإنها تتـجدد بتجدد النوازل والمـرافعات القضـائية انظرها في: (المدخل ٢/ ٩٦٨، شرح القواعد الفقهية ص٨٨، درر الحكام لعلى حيدر ٢٣/١).

٨٨ القواعد الفقهيــة

وهكذا لو شك الإنسان هل طلق زوجته أم لا فإننا نقول: النكاح معلوم والطلاق مشكوك فيه. والأصل أن يبقى ما كان معلوماً على ما كان عليه حتى يتيقن زواله. ولهذا أمثلة كثيرة لا تحصى. فبعضهم يقول: الأصل بقاء ما كان على ما كان. وبعضهم يقول: الشك لا يزيل اليقين. وبعضهم يقول: اليقين لا يزول بالشك. والمعنى واحد (١).

# والنفيُ للوَجُـودِ ثِمَ الصِّحَـةُ ﴿ ﴿ ثُمَّ الكَمَـالِ فَـارْعَـيَنَّ الرَّتبَـهُ

القاعدة الرابعة والستون: وهي أنه نفى الشيء فالأصل في هذا النفي أنه نفي للوجود، فإن لم يمكن بأن كان موجوداً فإنه يكون نفياً للصحة، فإن لم يمكن بأن كان صحيحاً مع النفي للكمال فالنفي للكمال. ويقول الناظم: «فارعين الرتبة» يعني أنك تبدأ أولاً بحمل النفي على الوجود ثم بحمله على نفي الصحة، ثم بحمله على نفي الكمال. فمثلاً: إذا قيل: لا خالق إلا الله. فهنا نفي للوجود. وإذا قيل: لا صلاة بغير وضوء، فصلى إنسان بغير وضوء. هنا نقول الوجود حاصل ولكن النفي نفي للصحة. وإذا قيل: لا صلاة بحضرة طعام. فهنا الصلاة موجودة والصحة موجودة يكون ذلك نفياً للكمال. فهذه القاعدة تفيدك في كل ما ورد على هذا الوجه.

# والأصلُ في القَيْدِ احْتِراز وَيَقلْ ﴿ الْمَعْيِدِ احْتِراز وَيَقلْ اللهِ الْمِعْدِ الْعَلْيلِ جُهِلُ

القاعدة الخامسة والستون: وهي أن الأصل في القيود أنها للاحتراز مثل كشف التعليل كقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ

<sup>(</sup>١) للمنزيد انظر: أصول الكرخي ص١٦١، الأسرار للدبوسي، كتاب المناسك: ٥٣، المبسوط ١٢١/١، شرح السير الكبير ١٥٥١، كتاب الفرائض وشرح آيات الوصية للسهيلي: ص٦٣، الحاوي للماوردي ١٠٥٨، الهداية ٨/٣٥٣، المغني ٢١/٣٦، الغنية القصوى في دراية الفتوى للبيضاوي ٢/ ٠٨، البيان والتحصيل ١/ ١٣٠، المقدمات الممهدات ٢/ ٥٣١، شرح القواعد الفقهية ص٨٢، بدائع الصنائع ٥/ ١٩٥، بدائع الفوائد ٣/ ٢٧٤ المسألة الثانية عشرة، روضة الطالبين ٤/ ٣٧٥، المنشور في القواعد ٣/ ١٣٥.

فَاجْلِدُوهُمْ ثُمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (سورة النور:٤) هذا القيد للمحصنات يحترز به من غير المحصنات، فلو قذف غير محصنة فإنه لا يترتب عليه هذا الحكم، وإنما يُعزَّر لعدوانه فقط. وهكذا يقال في بقية الأوصاف مثل: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً ﴾ (سورة النساء:٩٢). فإن كلمة ﴿ مُؤْمِنَةً ﴾ قيد للاحتراز من غير المؤمنة هذا هو الأصل. قوله: «ويقل لغيره» أي ويقل أن يكون القيد لغير الاحتراز. قوله: «ككشف تعليل جهل» هذا مثال للقليل. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلا تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصَنًا ﴾ (سورة النور:٣٣)، فإن هذا القيد للتعليل كأنه يقول: لا تكرهوهن لأنهن يردن التحصن.

X6X6X6X6X6X6X6X6X6

ومثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُم لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (سورة البقرة: ٢١)، فإن قوله: «الذي خلقكم والذين من قبلكم» ليس للاحتراز لأنه لا خالق إلا الله. ولكن لبيان التعليل. يعني كأنه يقول: لا ينبغي أن تصرفوا العبادة لغيره وهو الذي خلقكم.

### وَإِنْ تَعَـذُر اليَـقِينُ فَارِجِعَا ﴿ وَالنَّالِبِ الظِّنِّ تَكُن مُتَّبِعًا

القاعدة السادسة والستون: وهي إذا تعذر اليقين رجعنا إلى غلبة الظن. فقوله: «وإن تعذر اليقين» أي لا يمكن الوصول إليه \_ «فارجعا» الألف عوض عن نون التوكيد وأصلها فاجعن \_ «لغالب الظن تكن متبعاً» أي تكن متبعاً لما قاله العلماء. وهذه القاعدة يعبر عنها بقولهم: إذا تعذر اليقين رجعنا إلى غلبة الظن.

مثال ذلك: إذا شك في صلاته هل صلى ثلاثاً أو أربعاً فقد تعذر عليه اليقين فيرجع إلى غلبة الظن بالتحري لحديث ابن مسعود ولي أن النبي عليه النبي عليه قال: "إذا شك أحدكم في صلاته فليتحر الصواب ثم ليبن عليه"(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: في المساجد. حديث (٨٩/ ٥٧٢).

٠ ٨ القواعـد الفقهيــة

### وَكُلُ مَا الأَمْرُبِهِ يَسْتَبِه ﴿ وَهُ مِنْ غَيْرِ مَيْزِقُرِعَةٌ تُوضَّحُهُ

القاعدة السابعة والستون: وهي أن كل أمر يشتبه فيه ولا يتميز إلا بالقرعة فإنه يُقرع وقد ذكر ابن رجب رحمه الله في آخر القواعد الفقهية قاعدة «القرعة» وذكر على ذلك مسائل كثيرة نضرب لذلك مشالاً: إذا تشاح رجلان في شيء ولم يتميز أحدهما بما يرجحه فإنه يستعمل القرعة في قرع بينهما، وقد ذكر الله تعالى القرعة في القرآن الكريم في موضعين في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلقُونَ أَقْلامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلقُونَ أَقْلامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُخْتَصِمُونَ ﴾ (سورة آل عمران: ٤٤) وفي قوله: ﴿إِذْ أَبقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ (١٤) فَسَاهُمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ﴾ (سورة الصافات: ١٤٠-١٤١) أما في السنة فقد المشرعة في ستة مواضع، منها حديث أنس وَاللهِ أن النبي عالله في السنة والترجيح سهمها خرج بها (١٠) . أما مع التمييز والترجيح فناخذ بما ترجح وتميز بدون رفعة.

# وَكُلُّ مَنْ تَعَـجًلَ الشِّيءَ عَلى ﴿ وَجْهِ مُحَرَّم فَ مَنعَهُ جَلا

القاعدة الثامنة والستون: والتي هي يعبر عنها العلماء بقولهم: "من تعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه" يعني إذا تعجل إنسان شيئاً على وجه محرم فإنه يمنع منه لأنه لا يكون تمكينه له ذريعة لانتهاك المحرمات، ومثلوا لذلك بالرجل يقتل مورثه يتعجل بذلك الإرث وكذلك الموصى له يقتل الموصي يتعجل بذلك الوصية فإن الوارث يحرم من الميراث وكذلك الموصى له يحرم من الوصية لأنهما تعجلا الشيء قبل أوانه على وجه محرم فعوقبا بحرمانه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: في كتاب الشهادات (٥٢)، باب القرعة في المشكلات (٣٠)، الحديث (٢٦٨٨) واللفظ له. وأخرجه مسلم: في كتاب التوبة (٤٩)، باب في حديث الإفك (١٠)، الحديث (٢٧٠)

القواعد الفقهيـة

XoXoXoXoXoXoXoXoXoX

# وَضَاعِفِ الغُرْمَ عَلَى مَنْ ثَبَتَتُ ﴿ هُ عَلَى مَنْ ثَبَتَتُ ﴿ هُ عَلَى مُن ثَبَتَتُ ﴿ هُ عَلَى مَن ثَبَتَتُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَمُ سَلَّا لَهُ عَلَيْهِ مُ حَرَّزُ وَمَنْ لِضَالٌ كَتَمَا لِمُانِعِ كَسَارِقِ مِنْ غَيْرِ مَا ﴿ هُ مُحَرَّزُ وَمَنْ لِضَالٌ كَتَمَا

القاعدة التاسعة والستون: وهي أنه إذا سقطت العقوبة لمانع فإنه يضاعف الغرم على فاعل المعصية ولهذا كان من قواعد ابن رجب الفقهية: أن من سقطت عنه العقوبة لمانع ضوعف عليه الغرم. وذكر الناظم مثالين لذلك:

المثال الأول: من سرق من غير حرز فإنه يضاعف عليه الغرم كما جاء في ذلك حديث عن رسول الله عرب الله عرب الله عرب الله عرب الله عن محروز منع من القطع».

وأما المشال الثاني: فهو كتم الضالة وذلك أن الواجب على من وجد ضالة أن يعرِّفها لمدة سنة، ومن وجد ضالة إبل فلا يتعرض لها، بل يدعها لنهي النبي صلى الله عليه وآله وسلم من ذلك (٢).

<sup>(</sup>۱) من رواية ابن عمرو أن رسول الله علي الله عن التمر المعلَّق. فقال: «من أصاب بفيه من ذي حاجة غير متخذ خُبنةً فلا شيء عليه، ومن خرج بشيء منه فعليه الغرامة والعقوبة ... الحديث». أخرجه أبو داود (٤٣٩٠)، والنسائى (٤٩٥٨) والحكم (٤/٣٨) والحافظ في بلوغ المرام (١٢٨٦) وهو حسن.

<sup>(</sup>٢) من حديث زيد بن خالد الجهني: « . . . وسأله عن ضالة الإبل؟ فقال: مالَكَ ولها؟ دعها فإن معها حناءها وسقاءها، ترد الماء، تأكل الشجر حتى يجدها ربُّها . . . الحديث» . أخرجه أحمد ٢/ ١٨٠، ومالك في كتاب الأقضية حديث (٢١ ١٧٢٢) ومسلم في كتاب اللقطة حديث (٢٣٧٢). والبخاري (٢٣٧٢).

اتفق العلماء على أن ضالة الإبل لا تلتقط، بل تترك ترعى الشجر، وترد الماء حتى يأتي صاحبها ويأخذها. وعلة ذلك أن الإبل في طبيعتها الصبر على العطش والقدرة على تناول العشب من الشجر لطول عنقها. وظل العمل على عدم التقاط ضالة الإبل حتى عهد عثمان فرأى التقاطها وبيعها، حتى إذا جاء صاحبها أخذ ثمنها. ثم جاء علي يُخلي فأمر بأن يبني لها بيتاً \_ يحفظها وتعلف علف لا يسمنها ولا يهزلها، ثم من يقيم البينة على أنه صاحبها تعطى له، وإلا بقيت على حالها.

٨٢ القواعد الفقهيــة

فإذا وجدها \_ أي وجد الضالة فكتمها فإنه يضاعف عليه الغرم لأنه عصى بترك تعريفها أو بأخذها إذا كانت من الإبل ونحوها.

## وَكُلُّ مَا أَبِينَ مِن حيُّ جُعِلْ ﴿ وَكُلُّ مَا أَبِينَ مِن حيُّ جُعِلْ ﴿ وَحِلَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

القاعدة السبعون: وهي أن ما أبين من الحي فهو كميته ذلك الحي في الطهر والحل. يعني إذا كان هذا الحيوان تحل ميتته فإنه إذا قطع منه شيء كان حلالاً. مثل السمكة لو أن إنساناً وجد سمكة كبيرة في البحر ثم قطع عضواً من أعضائها فإن هذا العضو يحل، وذلك لأن ميتة السمك حلال. ومثال ما أبين من الآدمي فإنه طاهر لأن ميتته طاهر فلو قطع عضو من أعضائه فإن هذا العضو المقطوع طاهر لأن ميتة الآدمي طاهرة لما روى عن النبي عليك أنه قال: «ما قطع من البهيمة وهي حية فهو ميت»(١).

### وَكَانَ تأتي للدَّوَامِ غَالِبًا ﴿ وَليسَ ذَا بِلازِمِ مُصاحِباً

القاعدة الواحد والسبعون: وهي أنَّ كان تأتي للدوام في الغالب فإذا قلت: كان فلا يفعل كذا فهذا يدل على دوام فعله لهذا الشيء لكنه في الغالب، وقد تأتي لغير ذلك فإذا قال الراوي عن رسول الله عليه الله على كذا وكان يقول كذا كان إذا دخل الخلاء قال: «اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخبائث». كان إذا خرج منه قال: «غفرانك» (٢).

فهذا للدوام. هذا هو الغالب. وقد تأتى لغير الدوام لقرينة مثل كان النبي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ يَقَالُ عَلَيْكُمْ يقرأ يوم الجمعة سبح اسم ربك والغاشية. وفي حديث آخر كان يقرأ في صلاة

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد: ٢١٨/٥، وأبو داود في الصيد حديث (٢٨٥٨). وأخرجه الترمذي: في الأطعمة حديث (١٤٨٠). والدارمي: في الصيد حديث (٢٠١٨) والحديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) حديث دخول الخلاء. أخرجه أحـمد: ٣٦٩/٤. وأبو داود: في الطهارة حديث (٦) وابن ماجه: في الطهارة حديث (٢٩). وصححه ابن حبان: (١٢٦/ موارد).

حديث الخروج من الخلاء. أخرجه أحمد: (٦/ ١٥٥). وأبو داود: في الطهارة حديث (٣٠)، والحاكم: ١٨٨١ وقال: هذا حديث صحيح، وأقره الذهبي.

القواعب الفقهيسة ٨٣

XoXoXoXoXoXoXoX

الجمعة يوم الجمعة بالجمعة والمنافقين (١) . فكان هنا ليست للدوام لأنه لم يقرأ السور الأربع في جمعة واحدة. فهذه هي القاعدة كما سمعت أمثلتها.

## وإن يُضَف جَمعٌ ومُفُردٌ يَعُمُ ﴿ وَالشَّرْطُ وَالمُوْصُولَ ذَا لَهُ انحَتَمُ

القاعدة الثانية والسبعون: هذه القاعدة يبين فيها الناظم العموم كالجمع المضاف وكذلك المفرد المضاف يكون للعموم. مثال ذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَةَ اللّهِ لا تُحْصُوهَا ﴾ (سورة النحل: ۱۸)، فإن «نعمة» مفرد مضاف فيعم كل نعمة ولهذا قال: لا تحصوها. فإذا قال الرجل: عبدي حر ولم ينو عبداً معيناً شمل جميع عبيده. وكذلك الجمع. قال الله تعالى: ﴿ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ ﴾ (سورة النور: ٣٢)، فقوله: من عبادكم وإمائكم، يشمل كل عبد وكل أمة فإذا قال الرجل: اعتقت عبدي شمل كل عبد له. أعتقت إمائي: شمل كل أمة. طلقت نسائي: شمل كل امرأة. طلقت امرأتي: شمل كل امرأة أيضاً.

وكذلك أسماء الشروط وأسماء الموصول كلها للعموم (٢)، ولهذا قال: «والشرط والموصول ذا له انحتم» يعني أن أسماء الشرط تعم فهي من صيغ العموم، وكذلك أسماء الموصول تعم. مثال ذلك قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولْئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ (سورة الزمر: ٣٣)، فأنت ترى أن الذي مفرد ولو أخذت بظاهر لفظه لم يكن عاماً لكنه اسم موصول فيكون للعموم، ولو كان مفرداً ولهذا جاء الخبر مجموعاً

<sup>(</sup>١) قراءته عِرَجِهُ بالغاشية. الحديث أخرجه مسلم: في كتاب الجـمعة الحـديث (٢٦/ ٨٧٨) وقراءته بالجمعة. الحديث أخرجه مسلم: في كتاب الجمعة. الحديث (٢٦/ ٨٧٨).

 <sup>(</sup>۲) الأسماء الموصولة من صيغ العموم مطلقاً سواء كان مفرداً كالذي والتي، أو مثنى مثل قوله تعالى:
 ﴿ واللذان يأتيانها منكم ﴾ أو جمعاً كالذين واللائي.

انظر: أصول السرخسي (١/١٥٧) مختصر ابن الحاجب (١٠٢/٢) جـمع الجوامع (١/٩٠١) فواتح الرحموت (١/٢٢).

٨٤ القواعد الفقهيــة

فقال ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ وكذلك أسماء الشرط تعم كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنْ بِاللّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ (سورة الطلاق: ١١) هذا عام، ويعم كل من آمن وعمل صالحاً. بدليل قوله: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ حيث أتى بصيغة الجمع، فإذا قلت: أكرم من في البيت. صار الإكرام لجميع من في البيت من صغير وكبير، وذكر وأنثى، وحر وعبد، لأن هذا اسم موصول وإذا قلت من يأتني بكذا وكذا فله درهم. شمل كل من يأتي بما علقت عليه الشرط.

### مُنكر إنْ بَعددا إثبَات يَرد ﴿ وَ فَهُ مُطْلَقٌ وَلِلعُهُمُ وم إن يَرد

القاعدة الثالثة والسبعون: وهي أن النكرة إذا وردت في الإثبات فهل تكون للعموم؟ والجواب: لا تكون للعموم وإنما تكون مطلقة مثل قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مِّن قَبْلِ وَالجوابُ لا تكون للعموم وإنما تكون مطلقة مثل قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ (سورة المجادلة: ٣)، فرقبة هنا نكرة في سياق الإثبات فتكون مطلقة، والفرق بين الإطلاق والعموم أن الإطلاق عمومه بدلي، والعموم عمومه شمولي. بمعنى أن العام يشمل جميع أفراده وأما المطلق يشمل واحداً منها من غير قيد.

والنكرة في الإثبات تفيد الإطلاق ولا تكون للعموم "وللعموم إن يرد" يعني وإن يرد المنكر من بعد ما سيذكر فإنه يكون للعموم. من بعد نفي نهى. يعني إذا وردت النكرة بعد النفي فهو للعموم. وإذا وردت بعد النهي فهي للعموم (١). مثالها بعد النفي قوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ (سورة آل عمران: ٢٦) فهذا عام يشمل كل ما عبد من دون الله، فإنه ليس إلها، أي لا يصح أن يكون إلهاً. ومثاله بعد النهي قوله

<sup>(</sup>۱) وخالف بعضهم وقالوا: إن النكرة في سياق النفي ليست للعموم، والصحيح: أنها للعموم. انظر: أصول السرخسي (۱/ ١٦٠)، تيسيسر التحرير (١/ ٢١٩)، المسودة ص(١٠١)، نهاية السول (٢/ ٨٠)، البرهان (١/ ٣٢٠-٣٣٧)، الروضة (٢/ ٨٠)، المستصفى (٢/ ٩٠) الإحكام للآمدي (٢/ ١٩٠)، كشف الأستار (٢/ ١٧)، القواعد والفوائد (ص ٢٠١).

القواعب الفقهيبة

XOXOXOXOXOXOXOXOXOX

تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ (سورة النساء:٣٦)، فشيئاً، فشيئاً نكرة في سياق النهى فتعم كل شيء.

### مِنْ بَعد نَفي نَهي اسْتِفهام ﴿ وَفي الإثبَاتِ للإنعام

هذه الأمور التي تكون النكرة فيها للعموم. وأما إذا جاءت في الإثبات فقد سبق أنها تفيد للإطلاق وربما تفيد الإنعام بمعنى أن الله تعالى أوردها نكرة لبيان الإنعام على العباد بها إذا كانت نعمة مثل قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكَنًا وَجَعَلَ لَكُم مِن بُيُوتِكُمْ سَكَنًا وَجَعَلَ لَكُم مِن بُيُوتِكُمْ سَكَنًا وَجَعَلَ لَكُم مِن بُيُودِ الْأَنْعَامِ بُيُوتًا ﴾ (سورة النحل: ٨٠) هذه نكرات لكن المقصود بها بيان الإنعام على الخلق بالسكن الثابت وبالسكن المتنقل: ﴿ يَوْمُ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَىٰ حِينٍ ﴿ (سورة النحل: ٨٠) ، أثاثاً هذه نكرة في سياق الإثبات والمقصود بها بيان إنعام الله تعالى بذلك.

## واعتبر العُمُومَ في نَصُّ أثر اللهُ امَا خُصُوصُ سَبَبِ فَما اعْتُبِرْ

القاعدة الرابعة والسبعون: هذا البيت يشير إلى معلومة عند العلماء وهي قولهم: العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. يعني إذا ورد لفظ عام وسبب خاص فإنه يحمل على العموم لا يختص بالسبب.

مثاله: قول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَائِهِم مَّا هُنَّ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَّ اللاَّئِي وَلَدْنَهُمْ ﴾ (سورة المجادلة:٢)، فهذه عام وسببها خاص والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب والأمثلة في هذا كثيرة (١).

<sup>(</sup>۱) من ذلك حديث عبد الله بن مسعود فَوَاقَيْكُ أن رجلاً أصاب من امرأة قبلة، فأتى النبي عَلَيْكُمْ فذكر ذلك له، قال: فنزلت: ﴿وَأَقِم الصَّلاةَ طَرَفَي النَّهَارِ وَزُلْفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِنَ السَّيْنَاتِ ذَلِكَ ذَكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ ذلك له، قال: فقال الرجل: ألِيَ هذه يا رِسول الله؟ قال: «لمن عمل بها من أمتي».

وفي رواية لمسلم: فقال رجل من القوم: يا نبيُّ الله، هذا له خاصة؟ قال: «**بل للناس كافة**».

### مَا لَم يَكُنْ مُـتَّصِفًا بِوَصْفِ ﴿ ﴿ يُضِيدُ عِلَّةَ فَـخُـدُ بِالوَصْفِ

ما لم يكن: أي السبب متصفاً بوصف يحال عليه الحكم فإنه يؤخذ بهذا الوصف.

وَخَصِّصَ الْعَامَّ بِخَاصٍّ وَرَدَا ﴿ ﴿ كَفَيْدِ مُطْلُقَ بِمَا قَدْ قُيدًا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَالِ اللَّاللَّ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّ اللّل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٤٦)، ومسلم (٩٢/ ١١١٥).

<sup>(</sup>٢) غير موجودة بالأصل ولعل السياق يقتضيها.

<sup>(</sup>٣) عرفه الأصوليون بتعريفات كشيرة منها: «هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له بحسب وضع واحد» (المحصول ٢/٣٥٣) وعرف الآمدي بقوله: «هو اللفظ الواحد الدال على مسميين فصاعداً مطلقاً» (الأحكام ٢/٢٨٧) وعرفه ابن الحاجب بقوله: «ما دل على مسميين باعتبار أمر اشتركت فيه مطلقاً» (مختصر ابن الحاجب ٢/٩٩).

وللمزيد انظر: نهاية السول ٢/٥٥، فواتح السرحموت ١/ ٢٥٥، مناهج العقول ٢/٥٦، الإحكام لابن حزم ١/٣٦٣، الإبهاج ٢/ ٨٠، شرح الكوكب ٣/١٠، أصول السرخسي ١/٥١، تيسير التحرير ١/٠٠، المنخول ص١٢٥، المسودة ص٥٧٤، إرشاد الفحول ص١٢٢.

<sup>(</sup>٤) عرف الأصوليين التخصيص بتعريفات كثيرة منها: «إخراج بعض ما يتناوله الخطاب عنه». ومنها: «هو قصر العام على بعض أفراده».

وللمزيد انظر: المحصول ٢/ ٣٩٦، مختصر ابن الحاجب ٢/ ١٢٩، التلويح على التوضيح ٢/ ٣٤، الإبهاج ٢/ ١٢١، المعتمد ٢/ ٢٣٤، تيسير التحرير ١/ ٢٧١، الإحكام للآمدي ٢/ ٢٨٩، نهاية السول ٢/ ٧٨، غاية الوصول ص٧٥، المتمهيد للإسنوي ص٣٦٨، المنهاج ص٥٢، اللمع ص١٧، التعريفات ص٤٦، شرح الكوكب المنير ٣/ ٢٦٧، البرهان ١/ ٠٠٠، فواتح الرحموت ١/ ٠٠٠، إرشاد الفحول ص١٤١.

وكذلك المطلق<sup>(۱)</sup> يقيد بالمقيد<sup>(۲)</sup> . يعني إذا ورد نص عام ثم ورد نص آخر يخصص أي يخرج بعض أفراده منه وجب العمل بالدليلين.

مثال ذلك في العام: قول النبي عَلِيْكُم: «فيما سقت السماء العشر» (٣).

فقوله: فيما سقت السماء. هذا عام في كل ما سقت السماء من قليل وكثير ومكيل وغيرها وطريق العمو فيه الموصول. وهو «ما» الموصولة، لكن هذا العموم خصصه بقول النبي عليه «ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة» (3)، فدل هذا الحديث على أن ما دون الخمسة لا زكاة فيه، ثم إن إضافته إلى الأوسق يشعر بأنه لا زكاة في غير الموسق من الخضروات وشبهها.

كذلك المقيد: إذا ورد نص مطلق ونص مقيد فإن ذلك المطلق يقيده ما تقيد به.

مثال ذلك: قوله تبارك وتعالى في آية الظهار: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ (سورة المجادلة: ٣) فهذا مطلق يشمل كل رقبة مؤمنة أو كافرة صغيرة أو كبيرة.

وقوله في آية القتل: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ (سورة النساء: ٩٢)، مقيد بالمؤمنة، والحكم واحد وهو تحرير الرقبة، فتقيد المطلق في آية الظهار بما قيد في آية القتل.

<sup>(</sup>۱-۲) انظر في تعريف المطلق والمقيد عند الأصوليين: جمع الجوامع ٢/٤٤، الآيات البينات ٣/٢٧، غاية الوصول ص٨٢، الإبهاج ٢/ ٩٠، كشف الأسرار ٢/٢٨٦، تيسير التحرير ٢/٣٢٩، إرشاد الفحول ص١٦٤، شرح تنقيح الفصول ص٢٦٦، الإحكام للآمدي ٣/٢، مختصر ابن الحاجب ٢/١٥٥، التلويح على التوضيح ٢/٣١، مناهج العقول ٢/٣٨١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الزكاة حديث (٧/ ٩٨١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الزكاة حديث (٦/ ٩٨٠).

### مَا لَمْ يَكُ التّخصيصُ ذِكْرَ البّعضِ ﴿ ﴿ مِنَ العُـمُـومِ فَالعُـمُـومَ أَمْضِ

هذا البيت تكملة لما سبق في البيت السابق، وهي أنه لما ذكر الناظم أن العام يخصص بالخاص، استثنى هذه المسألة، وهو إذا كان الخاص بعض أفراد العام ولم يخالفه في الحكم فإنه لا يخصص.

مثال ذلك: إذا قلت: أكرم الطلبة، ثم قلت: أكرم زيداً، وزيد منهم فإن هذا لا يقتضي التخصيص وأن لا يكرم إلا زيد ذلك لأن ذكر بعض أفراد العام الموافق في الحكم لا يعتبر تخصيصاً عند أهل التحقيق من الأصوليين كما ذكر ذلك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي ـ رحمه الله ـ في كتابه أضواء البيان وغيره. وعرفت المثال.



### الضهرس

| سفحة | الموضوع<br>ما تا التا                                   |
|------|---------------------------------------------------------|
| 0    | « مقدمة المحقق                                          |
| ٧    | <ul> <li>منظومة في أصول الفقه وقواعده</li> </ul>        |
| ١٣   | <ul> <li>مقدمة المصنف ـ رحمه الله ـ</li> </ul>          |
| ١٤   | « تعريف الأصل هامش                                      |
| ١٤   | « تعریف العلم هامش                                      |
| 19   | القاعدة الأولى: «الدين جاء لسعادة البشر»                |
| 19   | القاعدة الثانية: «لا ضرر ولا ضرار»                      |
| ۲.   | القاعدة الثالثة: «درء المفاسد أولى من جلب المصالح»      |
| 17   | القاعدة الرابعة: «أن التكاليف الدينية ميسرة»            |
| ۲۱   | القاعدة الخامسة: «كلما وجدت المشقة وجد التيسير»         |
| 77   | القاعدة السادسة: «فاتقوا الله ما استطعتم»               |
| 7.7  | <ul> <li>تعریف المأمـور</li> </ul>                      |
| 7,7  | « تعریف المحظور هامش                                    |
| 74   | القاعدة السابعة: «الشرع لا يلزم قبل العلم»              |
| 7 8  | القاعدة الثامنة: «الجاهل محل نظر»                       |
| 7 8  | القاعدة التاسعة والعاشرة: «المحرم يباح عند الضرورة»     |
| 77   | <ul> <li>تعریف المکروه</li> </ul>                       |
| ۲۸   | القاعدة الحادية عشرة: «النهي يقتضي الفساد»              |
| ۲۸   | * تعریف النهي                                           |
| ۲۸   | مسألة : النهى عن الشيء هل يدل على فساد المنهى عنه؟ هامش |

できたできたとうできたとうとうとうないとうできたから

| مهــرس | 네 * 역.                                                           |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| صفحة   | الموضــوع                                                        |
| ٣.     | لقاعدة الثانية عشرة: «كل نهي عاد للذوات»                         |
| ٣1     | » تعريف العلــة هامش                                             |
| ۳۱     | لقاعدة الثالثة عشرة: «الأصل في الأشياء الحل»                     |
| ۲۱     | ﴾ مسألة: الأصل في الأشياء. ومذاهب العلماء فيها                   |
| 22     | تقاعدة الرابعة عشرة: «الأصل في العبادات المنع»                   |
| 44     | لقاعدة الخامسة عشرة: «الرجوع للأصل عند الشك»                     |
| ٣٣     | لقاعدة السادسة عشرة: «الأصل في الأمر والنهي على الحتم»           |
| 37     | ﴾ مسألة: ورود الأمر بعد الحظر                                    |
| 30     | لقاعدة السابعة عشرة: «المنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   |
| 30     | ﴾ مسألة: هل المندوب مأمور به؟هامش                                |
| 41     | لقاعدة الثامنة عشرة: "فعل النبي عاليكم "                         |
| ٣٧     | لقاعدة التاسعة عشرة: «إذا تعارضت المصالح قدم الأعلى»             |
| ٣٨     | لقاعدة العشرون: «إذا تعارض ضررين دفع أخفهما»                     |
| 44     | لقاعدة الحادية والعشرون: «إذا اجتمع مباح ومحظور، غلب المحظور»    |
| 44     | لقاعدة الثانية والعشرون: «الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً»      |
| ٤٠     | لقاعدة الثالثة والعشرون: «الشيء إذا قدم على سببه أو على شرطه»    |
| ٤٠     | » تعريف السببهامش                                                |
| ٤.     | ﴾ تعريف الشرط هامش                                               |
| ٤١     | لقاعدة الرابعة والعشرون: «الشيء لا يتم إلا أن يتم شروطه»         |
| ٤١     | ﴾ تعریف المانع وأقسامههامش                                       |
| 27     | تقاعدة الخامسة والعشرون: «الظن معتبر في العبادات»                |
| 27     | ﴾ تعريف الظنهامش                                                 |
| 23     | تقاعدة السادسة والعشرون: «أن الشك بعد الفراغ من العبادة لا يؤثر» |

\* القهرس

`XOXOXOXOXOXOXOXOXOX

| à. | صفح | الموضوع                                                                   |
|----|-----|---------------------------------------------------------------------------|
|    | ٤٣  | <ul> <li>پ تعریف الشــك</li> </ul>                                        |
|    | ٤٥  | القاعدة السابعة والعشرون: «حديث النفس معفو عنه إلا إذا حصل عمل أو قول» ·· |
|    | ٤.٥ | القاعدة الثامنة والعشرون: «الأمر للفور»                                   |
|    | 23  | <ul> <li>مسألة: هل الأمر يقتضي الفورية أم لا؟</li> </ul>                  |
|    | ٤٦  | القاعدة التاسعة والعشرون: «فرض العين وفرض الكفاية»                        |
|    | ٤٧  | القاعدة الثلاثون: «إذا ورد أمر بعد نهي فإنه للإباحة»                      |
|    | ٤٨  | القاعدة الحادية والثلاثون: «ورود العبادة على وجوه متنوعة»                 |
|    | ٤٨  | القاعدة الثانية والثلاثون: «لزوم السنة»                                   |
|    | ٤٩  | القاعدة الثالثة والثلاثون: «قول الصحابي»                                  |
|    | 0.  | « مسألة: هل قول الصحابي حجة؟هامش                                          |
|    | 0.1 | القاعدة الرابعة والثلاثون: «أدلة الأحكام أربعة»                           |
|    | 01  | * تعريف القرآن الكريم                                                     |
|    | 07  | ♦ تعريف السنة                                                             |
|    | 07  | <ul> <li>أنواع الأفعال النبوية خمسة</li></ul>                             |
|    | 07  | * المقصود بالسنة التقريرية                                                |
|    | ٥٣  | <ul> <li>تعریف الإجماع وأنواعه</li> </ul>                                 |
|    | ٥٤  | <ul> <li>تعریف القیاس وأنواعه</li> </ul>                                  |
|    | 00  | القاعدة الخامسة والثلاثون: «لكل عامل ما نوى»                              |
|    | 00  | تعریف الحیلة وأقسامها                                                     |
|    | ٥٧  | القاعدة السادسة والثلاثون: «يحرم المضي فيما فسد»                          |
|    | ٥٨  | تعریف الفاسد والباطلهامش                                                  |
|    | ٥٨  | « تعريف القضاء هامش                                                       |
|    | 09  | المقاعدة السابعة والثلاثون: "جواز قطع النفل بعد الشروع فيه"               |

| الله الله                                                           | ه رس |
|---------------------------------------------------------------------|------|
| الموضــوع                                                           | سفحا |
| » تعريف النفل هامش                                                  | 09   |
| لقاعدة الثامنة والثلاثون: «الإثم والضمان يسقطان بالجهل»             | ٦.   |
| ، تعريف الجهـل وحـدُّه هامش                                         | ٦.   |
| و تعريف الإكراه                                                     | ٦.   |
| وتعريف النسيان                                                      | ٦.   |
| لقاعدة التاسعة والثلاثون: «كل متلف فإنه مضمون على متلفه»            | 15   |
| لقاعدة الأربعون: «الضمان بالمثل»                                    | 77   |
| لقاعدة الحادية والأربعون: «ما ترتب على المأذون فليس بمضمون»         | 77   |
| لقاعدة الثانية والأربعون: «ما على المحسن من سبيل»                   | 75   |
| لقاعدة الثالثة والأربعون: «العقود تنقسم قسمان»                      | ٦٤   |
| لقاعدة الرابعة والأربعون: «العــرف»                                 | 70   |
| لقاعدة الخامسة والأربعون: «الأعراف المطردة كالمشروط»                | 77   |
| لقاعدة السادسة والأربعون: «جميع العقود لابد أن تكون ممن يملكها»     | 77   |
| لقاعدة السابعة والأربعون: «من لا يعتبر رضاه لا يعتبر علمه»          | 77   |
| لقاعدة الثامنة والأربعون: «دعوى الفساد لا تقبل»                     | ٦٧   |
| لقاعدة التاسعة والأربعون: «كل ما ينكره الحس فلا تسمع دعواه»         | ٦٧   |
| لقاعدة الخمسون: «البينة على من ادعى»                                | ٦٨   |
| لقاعدة الحادية والخمسون: «الأمين هو الذي حصلت العين بيده»           | 79   |
| لقاعدة الثانية والخمسون: «من ادعى التلف وهو أمين فدعواه مقبولة»     | ٧٠   |
| لقاعدة الثالثة والخمسون: «كل من يقبل قوله فإنه يحلف»                | ٧٠   |
| لقاعدة الرابعة والخمسون: «أد الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك» | ٧٠   |
| لقاعدة الخامسة والخمسون: «جواز أخذ من مال من منعه»                  | ٧١   |
| لقاعدة السادسة والخمسون: «الشيء قد يثبت تبعاً لغيره»                | ٧١   |

98

| مفحة | <u>م</u>                                   | ا <b>لم</b> وضــوع                     |
|------|--------------------------------------------|----------------------------------------|
| ٧٢   | كل شرط يفسد العقد بالذكر يفسده بالنية»     | القاعدة السابعة والخمسون: ﴿ 3          |
| ٧٣   | ل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل»           | القاعدة الثامنة والخمسون: «ك           |
| ٧٥   | كل مشغول ليس يشغل»                         | القاعدة التاسعة والخمسون: «أ           |
| ٧٥   | حكم المبدل»                                | القاعدة الستون: «أن المبدل له          |
| ٧٥   | ، هفضول یکون أفضل»                         | القاعدة الحادية والستون: «رُب          |
|      | تدامة أقوى من الابتداء»                    |                                        |
| ٧٦   | لم بقاء ما كان على ما كان»                 | القاعدة الثالثة والستون: «الأص         |
| ٧٨   | ي للوجود ثم للصحة ثم للكمال»               | القاعدة الرابعة والستون: «النفي        |
| ٧٨   | أصل في القيود أنها للاحتراز»               | القاعدة الخامسة والستون: «الا          |
| ٧٩   | تعذر اليقين رجعنا إلى غلبة الظن»           | القاعدة السادسة والستون: «إذا          |
| ٨٠   | رعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     | القاعدة السابعة والستون: «الق          |
| ٨٠   | تعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه»         | القاعدة الثامنة والستون: «من           |
| ۸١   | سقطت عنه العقوبة لمانع ضوعف عليه الغرم» ·· | القاعدة التاسعة والستون: «من           |
| ٨٢   | الحي فهو كميتة ذلك الحي في الطهر والحل»    | القاعدة السبعون: «ما أبين من           |
| ۸۲   | ن تأتي للدوام غالباً»                      | القاعدة الحادية والسبعون: «كا          |
| ۸٣   | غ العمـوم»                                 | القاعدة الثانية والسبعون: «صي          |
| ٨٤   | 15 5                                       |                                        |
| ٨٥   | برة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب السبب       |                                        |
| ٨٦   | عام يخصص بالخاص»                           | القاعدة الخامسة والسبعون: «اأ          |
| ٨٦   | هامش                                       | <ul> <li>تعریف العام والخاص</li> </ul> |
|      | س والحمد لله رب العالمين                   | تم الضهري                              |
| X    | XXXXXXXXX                                  | XXXXXX                                 |
|      |                                            |                                        |

#### تم الفهرس والحمد لله رب العالمين